
1BOLETÍN

N˚ 111
Noviembre
2025

MUSEO  
JOSÉ CARLOS  
MARIÁTEGUI

Edición en homenaje 
a Ricardo Melgar Bao 

(1946-2020)

Colaboradores:
Wilfredo Kapsoli - Guillermo Fernández - Rocio Hilario - 
Dahil Melgar Tisoc - Frank Maluquis - Óscar Barrios - Tomás 
Caycho-Rodríguez - Carlos Paredes - Manuel Marcos - 
Juan Herrera - Jubert Calderón - Eduardo Pillaca – Rafael 
Ojeda – Filomeno Zubieta - Horacio Tarcus



2
PRESENTACIÓN
Ernesto Romero Cahuana
Director del Museo José Carlos 
Mariátegui
1

PROGRAMA
“COLOQUIO RICARDO MELGAR BAO 
Y LA HISTORIA SOCIAL DE AMÉRICA 
LATINA” (16-18 DE JUNIO, 2025)
2

RICARDO MELGAR BAO, LECTOR 
DE AMAUTA DE JOSÉ CARLOS 
MARIÁTEGUI 
Wilfredo Kapsoli 
4

RICARDO MELGAR BAO Y SU MAESTRO 
EMILIO CHOY MA
Guillermo Fernández
7

LOS INICIOS LITERARIOS DE 
RICARDO MELGAR BAO
Rocio Hilario
12

PALABRAS EN MEMORIA DE 
RICARDO MELGAR BAO 
Dahil Melgar Tisoc
25
  
RICARDO MELGAR BAO Y LAS HUELLAS 
DE UNA COOPERACIÓN INTELECTUAL
EN LAS CARTAS
Frank Maluquis
28

UNA APROXIMACIÓN A REDES E 
IMAGINARIOS DEL EXILIO EN MÉXICO 
Y AMÉRICA LATINA, 1934-1940 DE 
RICARDO MELGAR BAO
Oscar Ted Barrios
33

EL PSICÓLOGO WALTER BLUMENFELD 
COMO EXILIADO DEL NAZISMO: 
UN ANÁLISIS EN BASE A LOS 
POSTULADOS DEL EXILIO DE 
RICARDO MELGAR BAO
Tomas Caycho-Rodríguez
38 

RICARDO MELGAR BAO, INTÉRPRETE 
DE VÍCTOR RAÚL HAYA DE LA TORRE
Carlos Paredes
42

RICARDO MELGAR BAO Y LA BATALLA 
INTELECTUAL POR EL PERÚ
Juan Herrera
46

LA HISTORIA DEL MOVIMIENTO 
OBRERO LATINOAMERICANO: 
UN ESTUDIO TRANSNACIONAL 
DE RICARDO MELGAR
Jubert Calderón
51

BURGUESÍA Y PROLETARIADO EN EL 
PERÚ DE RICARDO MELGAR BAO
Eduardo Pillaca
56

RICARDO MELGAR Y SU PRIMER TEXTO 
SOBRE MARIÁTEGUI
Manuel Marcos
62 

A MODO DE SÍNTESIS DEL COLOQUIO:
RICARDO MELGAR BAO Y LA HISTORIA 
SOCIAL DE AMÉRICA LATINA
Guillermo Fernández
66

RICARDO MELGAR BAO. 
REDES INTELECTUALES Y UNA VIDA 
POR AMÉRICA LATINA 
Rafael Ojeda
69

EL RICARDO QUE CONOCÍ
Filomeno Zubieta
73

EL FONDO RICARDO MELGAR BAO
Y EL ACERVO DOCUMENTAL 
RICARDO MELGAR BAO
Dahil Melgar Tísoc
75

¡RECORDADO MELGAR!
Horacio Tarcus
76

ÍNDICE

Boletín Museo José Carlos Mariátegui
Publicación virtual. Noviembre de 2025
Hecho el depósito legal en la
Biblioteca Nacional del Perú Nº 2007-11322

El Boletín no se solidariza necesariamente
con las opiniones vertidas por los autores

Jr. Washington 1938 – 1946
Lima 1 - Cercado  
Teléfono: 321-5620
email: casamariategui@cultura.gob.pe
www.gob.pe/cultura

Director: Ernesto Romero Cahuana
Editor responsable: Manuel Pablo Marcos Percca
Diseño y diagramación: Francisco Indacochea
 

 

Foto de portada: Retrato de Ricardo Melgar Bao. 
Por Bruno Portugués Nolasco, 2019, 
óleo sobre lienzo, 0.65 m. x 0.54 m.



1PRESENTACIÓN

El antropólogo e historiador peruano Ricardo Melgar 
Bao (Lima, 1946 – Cuernavaca, México, 2020) pertenece a la 
generación intelectual de las décadas de 1960 y 1970, a 
menudo vinculada a los procesos de radicalización política, al 
pensamiento crítico latinoamericano y a la renovación de las 
ciencias sociales. En sus inicios investigó las condiciones de 
vida de comunidades afrodescendientes en Tambo de Mora, 
así como las cooperativas agrarias de la costa norte del Perú. 
Más adelante, abordó el estudio de la minería en la sierra 
desde una perspectiva histórica de larga duración, centrada 
en los legados coloniales, el etnocidio y el sindicalismo 
minero. Como bien explica Dahil Melgar en un interesante 
texto incluido en este boletín, el enfoque de Ricardo Melgar 
combinaba la historia social con una antropología atenta a las 
matrices culturales de los sujetos históricos, alejándose del 
presentismo etnográfico y del localismo.

Tras su viaje a México, en la segunda mitad de la 
década de 1970, Melgar reivindicó el uso de fuentes no 
tradicionales y promovió una epistemología situada en 
América Latina, crítica del eurocentrismo y atenta a las 
tradiciones intelectuales del continente. Entre sus referentes 
se encuentran el pensamiento del Amauta José Carlos 
Mariátegui, Víctor Raúl Haya de la Torre, José María Arguedas, 
Manuel González Prada, entre otros. Además, su obra trazó 
conexiones entre los exilios, las redes de intelectuales y los 
proyectos de transformación social en América Latina, 
siempre desde una perspectiva profundamente 
latinoamericanista. Todo este legado se manifiesta en su 
producción escrita, en su labor docente y en la fundación de 
Pacarina del Sur, revista electrónica que continúa activa 
desde 2009.

Nuestro museo no podía ser ajeno a este itinerario de 
don Ricardo Melgar Bao. Por ello, acogimos con entusiasmo 
la propuesta de los miembros del Grupo de Trabajo Historia 
del Siglo XX y del Centro de Estudiantes de Historia de la 
UNMSM para coorganizar el evento titulado Coloquio: 
Ricardo Melgar Bao y la Historia Social de América Latina. 

Este boletín presenta las actas de dicho encuentro de 
especialistas, desarrollado el 16 de junio en la Facultad de 
Ciencias Sociales de la UNMSM, y los días 17 y 18 de junio de 
2025 en el Museo José Carlos Mariátegui.

En este centro consideramos fundamental conocer y 
debatir las obras de quienes dedicaron su vida a estudiar y 
visibilizar la historia y las luchas de los sectores menos 
favorecidos desde un punto de vista creativo. Por ese motivo, 
y en homenaje a los cinco años del fallecimiento de Ricardo 
Melgar Bao, les presentamos este boletín. Aspiramos 
sinceramente a que contribuya a difundir aún más la obra de 
Melgar Bao y a promover la discusión de sus aportes al 
campo de la historia y la antropología.

El presente número ha sido posible gracias a los 
artículos que, de manera desinteresada, nos brindaron los 
siguientes investigadores: Wilfredo Kapsoli, Guillermo 
Fernández, Rocio Hilario, Dahil Melgar Tisoc, Frank Maluquis, 
Óscar Barrios, Tomás Caycho-Rodríguez, Carlos Paredes, 
Manuel Marcos, Juan Herrera, Jubert Calderón, Eduardo 
Pillaca, Rafael Ojeda, Filomeno Zubieta y Horacio Tarcus.

No puedo concluir sin antes expresar mi más profundo 
agradecimiento a Dahil Melgar Tisoc y Guillermo Fernández 
por su entusiasmo y valioso apoyo, que hicieron posible que 
esta publicación digital cuente con un contenido de 
excelente calidad.

Ernesto Romero Cahuana
Director del Museo José Carlos Mariátegui



2

Lunes 16, martes 17 y miércoles 18 de junio de 2025

PROGRAMA
“COLOQUIO RICARDO MELGAR BAO
Y LA HISTORIA SOCIAL DE 
AMÉRICA LATINA”

Afiche que circuló en las redes sociales del Museo José Carlos Mariátegui 
publicitando el evento 

ORGANIZADORES:

•	 Centro de Estudiantes de Historia de la UNMSM
•	 Grupo de Trabajo Historia del Siglo XX
•	 Museo José Carlos Mariátegui

LUNES 16 DE JUNIO DE 2025
Facultad de Ciencias Sociales, UNMSM 
5:45 – 6:00 p. m.

INAUGURACIÓN

MESA 1:
Testimonios sobre Ricardo Melgar Bao 
Hora: 6:00 – 7:30 p. m.

Un testimonio sobre Ricardo Melgar Bao y el Instituto 
Raúl Porras Barrenechea
Rocio Hilario

Mi amistad con el antropólogo e historiador 
Ricardo Melgar Bao
Wilfredo Kapsoli

Ricardo Melgar Bao y Emilio Choy Ma
Guillermo Fernández

Palabras de cierre
Dahil Melgar

MARTES 17 DE JUNIO DE 2025
Casa Museo José Carlos Mariátegui

MESA 2:
Redes intelectuales e imaginario del exilio
Hora: 5:00 – 6:30 p. m.

Ecos epistolares: Ricardo Melgar Bao y las huellas 
de una cooperación intelectual
Frank Maluquis



3

Una aproximación al exilio en Latinoamérica según la obra 
de Ricardo Melgar Bao
Oscar Barrios

El psicólogo Walter Blumenfeld como exiliado del nazismo: 
un análisis en base a los ciclos del exilio de Ricardo Melgar Bao
Tomas Caycho-Rodríguez

MESA 3:
El estudio de los intelectuales
Hora: 6:30 – 8:00 p. m.

Ricardo Melgar Bao, intérprete de Víctor Raúl Haya de la Torre
Carlos Paredes

Ricardo Melgar y su primera aproximación a Mariátegui
Manuel Marcos

Ricardo Melgar Bao y la batalla intelectual por el Perú
Juan Herrera

MIÉRCOLES 18 DE JUNIO DE 2025
Casa Museo José Carlos Mariátegui

MESA 4:
Historia y movimientos sociales
Hora: 6:00 – 7:30 p. m.

La historia del movimiento obrero latinoamericano: 
un estudio transnacional de Ricardo Melgar
Jubert Calderón

Burguesía y Proletariado de Ricardo Melgar Bao
Eduardo Pillaca

Ricardo Melgar y el debate sobre el milenarismo andino
Martín Suarez



4

Wilfredo Kapsoli

Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

RICARDO MELGAR BAO, 
LECTOR DE AMAUTA DE 
JOSÉ CARLOS MARIÁTEGUI

Mientras finalizaba un ensayo titulado Amauta y la cultura 
nacional, tuve la oportunidad de acceder al libro póstumo de 
Ricardo Melgar Bao, Revistas de vanguardia e izquierda 
militante. América Latina, 1924-1934.1 La temática de las 
revistas culturales ha sido una constante en la obra de Melgar 
Bao, ya sea como objeto de análisis en sí mismo o como 
fuente privilegiada para rastrear la trayectoria intelectual y 
política de diversos intelectuales latinoamericanos. 

El segundo capítulo de esta obra está dedicado a 
Amauta, revista emblemática del pensamiento crítico 
latinoamericano, a la que se presenta no solo como vehículo de 
una política cultural de nuevo tipo, sino también como un 
espacio central en la constitución de redes artísticas e 
intelectuales en el continente. Este abordaje nos impulsa a 
ofrecer un comentario sintético que dialogue con los principales 
argumentos de nuestro colega y amigo Melgar Bao.

Ricardo Melgar organiza su texto mediante un corte 
estratigráfico en el que se superponen los temas relacionados 
con la cultura, el sindicalismo y la búsqueda del socialismo a 
través de la conformación de un partido político específico. 
Amauta se inspiró en las publicaciones Clarté de París, La 
Razón, Claridad, La Protesta y El Obrero Textil. En ese contexto 
de ebullición social, no solo Mariátegui remarcó que era 
necesaria la aparición de una forma diferente de hacer 
periodismo. Por ejemplo, en un boletín informativo de la 
Sociedad Obrera Claridad se elogió a los hombres idealistas 
que se esfuerzan por fundar una imprenta donde se editen los 
periódicos manifiestos, libros y folletos que tiendan a difundir 
la cultura entre los obreros y todo aquel que lo necesite: 

La clase obrera debe unificar sus tendencias, definir su 
orientación político–social, actuar en la vida pública a fin 
de conseguir su mejoramiento, de progreso material, 
moral e intelectual (…) y para esto necesita tener una 
prensa libre, una prensa doctrinaria que no sea la 
expresión de camarillas burguesas, ni de grupos amarillos 
aduladores de tiranos, sino la bandera de la revolución 
del proletariado contra las dictaduras e injusticias del 
capitalismo (Melgar Bao, 2023, p. 79).

Melgar sostuvo que: 

[…] simbólicamente, Amauta y Minerva quedaron 
hermanadas. Amauta, el ´sembrador de ideas 
gérmenes´ y el búho de Minerva fueron expresiones 
del alma matinal. La figura mítica de Minerva portaba 
un sentido de mediación para que se pudiese dar tal 
transfiguración. Minerva era también Atenea, 
simbolizada por el búho, es decir, la diosa de la 
inteligencia y la razón que presidía las reuniones del 
pueblo. Podría ser leído como el símbolo de la 
vanguardia que necesita a la masa para ser tal. La vena 
modernista rubendariana bien pudo haber nativizado 
literariamente a la diosa romana de la artesanía, la 
sabiduría y las libertades cívicas. No fue el caso, 
Minerva querría ser y fue lo que Mariátegui preanunció 
en su presentación (Melgar Bao, 2023, p. 81).

La revista circuló en todo el país y en algunos lugares 
del extranjero como en Santiago de Chile, Argentina y 
México. El tiraje del Amauta llegó a ser entre 3000 a 4000 
ejemplares por cada número y con un precio al alcance del 
pueblo. Aquella cantidad de ejemplares “eran grandes cifras 
para una revista cultural de la época”. La revista dio realce a 
los temas intelectuales asociados a la oralidad de sus 
interlocutores.

Intelectuales cercanos a Mariátegui cumplieron la 
función de hacer llegar la revista en los lugares de donde 
provenían o donde se encontraban. En el extranjero, Manuel 
Beltroy repartió la revista entre los libreros de las ciudades 
que hemos mencionado. En el territorio peruano, Alcides 
Spelucin reportó positivos avances de la venta de Amauta en 
la zona de Trujillo y Chiclayo e igualmente Luis Eduardo 
Valcárcel y Mariano Ibérico reportaron exitosas ventas en 
Cajamarca y Cusco.

José Carlos Mariátegui apostó por fortalecer la política 
cultural y el Frente de Izquierda diferenciándose de las 
propuestas de Víctor Raúl Haya de la Torre y de las 
universidades populares Manuel Gonzales Prada. Era 
necesario una prensa específica para difundir el pensamiento 



5

de los intelectuales de la izquierda peruana. Había que 
aperturar la lectura en el campo socialista para diferenciarse 
con sus opositores. Al respecto, Mariátegui escribió: 

Nos sentimos una fuerza beligerante, polémica. No le 
hacemos ninguna concesión al criterio generalmente 
falaz de las ideas. Para nosotros hay ideas buenas e 
ideas malas ¿Qué quiso decir al introducir ese par 
excluyente y antagonista –bueno/malo– fuera del 
terreno propiamente gnoseológico? Quizás pretendía, 
en lugar de dotar a las ideas de una asfixiante carga 
moral, recuperar su sentido popular. Si las ideas 
buenas, en contraste con las malas, poseen los atributos 
de oportunidad, funcionalidad y positividad, 
coadyuvarían a reforzar el polo ideológico, político y 
cultural en el seno del campo intelectual de su época. 
Cabe igualmente otra lectura complementaria. Las 
ideas no son buenas ni malas, es su instrumentalización 
de clase, de élite, lo que les confiere una implicación 
ético–moral (Melgar Bao, 2023, p. 89).

Aparte de proscribir la retórica, Mariátegui enfatizó 
que dotó a Amauta de tres sentidos convergentes: 

1.	 El título refleja nuestro homenaje al incaísmo
2.	 Pero específicamente la categoría Amauta 

(maestro) adquiere con esta revista una nueva 
acepción. 

3.	 Dentro del panorama cultural del mundo, Amauta 
asume la tesis “todo lo humano es nuestro”.

En el texto que comentamos, Ricardo Melgar enfatizó 
las Batallas en el frente cultural de Amauta analizando las 
contribuciones de intelectuales como Luis Valcárcel, Emilio 
Romero, Dora Mayer de Zulen, César Vallejo, Miguel de 
Unamuno, de pintores y artistas como José Sabogal, Julia 
Codesido. Específicamente, sobre Sabogal resaltó que: 

En primer lugar, Sabogal dibujó un Amauta, si nos 
atenemos al título letrado que preside la imagen de portada 
y la revista toda. Si toda imagen puede hablar por sí misma, 
ese rostro andino, por su morfología, bien podría ser 

identificado con el de un “orejón” cusqueño. Sabogal trazó 
con rasgos fuertes la nariz curva, un estilizado rostro, hierático 
del quechua de irada directa, escrutadora, la cual tenía algo 
de beligerante. Rompía con el estereotipo oligárquico de la 
mirada indígena oblicua o hacia abajo, presuntuosamente 
servil y temerosa, o torva y traicionera. Como Amauta, orejón, 
o Amauta orejón, los sentidos se aproximaban, se yuxtaponían 
(Melgar Bao, 2023, pp. 100-101).

Amauta, nro. 17, Lima, setiembre 1928



6

Lamentablemente, Ricardo falleció el año 2020. La 
aparición de su libro póstumo Revistas de vanguardia e 
izquierda militante. América Latina 1924-1934 hace ver que 
durante toda su trayectoria intelectual estuvo interesado en 
las revistas, productos culturales que, a pesar de que a veces 
solo salían a la luz unos pocos números, es necesario rescatar 
porque muestran las aspiraciones, vaivenes y luchas de 
diversos intelectuales latinoamericanos. Para quienes se 
interesen en la trayectoria intelectual de Ricardo Melgar es 
de especial atención el texto que dedico a Amauta y a su 
director José Carlos Mariátegui. Desde sus años mozos, 
Ricardo se interesó en la cultura de izquierda latinoamericana 
y la aparición de su libro póstumo lo muestra como un 
importante mariateguista.

NOTAS

1. Melgar Bao, Ricardo (2023). 
Revistas de vanguardia e izquierda 
militante. América Latina, 1924-1934. 
Buenos Aires: Tren en Movimiento/
Centro de Documentación e 
Investigación de la Cultura 
de Izquierdas.



7

Guillermo Fernández
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

RICARDO MELGAR BAO 
Y SU MAESTRO EMILIO 
CHOY MA1

Ricardo Melgar Bao (1946-2020) fue un intelectual peruano-
mexicano interesado en la historia de las clases populares de 
América Latina. Formado como antropólogo, fue parte de la 
Nueva Historia del Perú, grupo generacional que irrumpió en la 
escena cuestionando a los representantes académicos de las 
clases dominantes. La Historia Tradicional, forma predominante 
de hacer historia hasta 1960, se caracterizó por su debilidad 
teórica, sus historias centradas en los “grandes” personajes y 
por su silencio sobre la explotación que vivían las clases 
populares en el país. En contrapartida, la nueva generación 
recepcionó nuevas propuestas teóricas (Annales, marxismo 
británico y las teorías de la dependencia latinoamericana), se 
interesaron por la historia de las clases populares y tuvieron un 
compromiso con un proyecto social popular. 

Al momento de la división del trabajo intelectual, 
dentro de la joven generación, a Ricardo le tocó brindar sus 
aportes, inicialmente, sobre la historia del movimiento 
obrero. Después, se especializó en la historia de los 
intelectuales de las clases populares, centrándose en aquellos 
que tuvieron una condición periférica o de exiliados. Al 
respecto, publicó una serie de libros, capítulos de libros y 
artículos. Lamentablemente, el 10 de agosto de 2020, 
Ricardo falleció víctima del coronavirus. Los homenajes no se 
hicieron esperar y desde aquella fecha se hicieron actividades 
académicas y publicaciones que presentaron los primeros 
balances de su trayectoria (como Pacarina del Sur número 
46-47). En ellos, se resaltan las virtudes de Ricardo como 
persona y su acuciosidad como investigador de los 
movimientos sociales y las organizaciones de izquierda en 
América Latina. En este texto, me interesa abordar un aspecto 
poco explorado de su biografía: su relación intelectual con su 
maestro Emilio Choy Ma (1915-1976).

El 2014 tuve la oportunidad de dialogar con Ricardo, 
aunque lo conocí años antes. En 2006, cuando era estudiante 
de Historia de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, 
asistí a un simposio internacional sobre la revista Amauta de 
José Carlos Mariátegui titulada “Amauta 80 años” (6 al 9 de 
septiembre de 2006). El evento organizado por el Museo José 
Carlos Mariátegui y la Asociación Amigos de Mariátegui se 
realizó en la sede de la Biblioteca Nacional que se encuentra 

en el Centro de Lima. La actividad me sirvió para informarme 
sobre quienes investigaban a Mariátegui y empezar a conocer 
la obra de Ricardo Melgar. Para ese entonces, él ya había 
publicado Mariátegui, Indoamérica y las crisis civilizatorias de 
Occidente, libro que ganó el segundo lugar en el concurso de 
ensayo por el centenario del nacimiento del Amauta, y 
Mariátegui entre la memoria y el futuro de América Latina, 
editado en México junto a Liliana Irene Weinberg. El 2008, se 
editó Amauta y su época, libro donde se recopilaron el 
conjunto de ponencias que se presentaron en el mencionado 
evento. El texto de Melgar se tituló “Amauta: política cultural 
y redes artísticas e intelectuales”. 

Algunos años después, aprovechando sus visitas 
esporádicas en el país para realizar y difundir sus 
investigaciones (los principales espacios que lo acogieron 
fueron el Museo José Carlos Mariátegui y el Instituto Raúl 
Porras Barrenechea de la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos), pude entablar una amistad con él. Inicialmente, lo 
visité junto a Nadia López (año 2014). En sus siguientes visitas 
a Lima, pude seguir charlando con Ricardo. En esos 
encuentros era común que termináramos hablando sobre su 
experiencia estudiantil entre fines de 1960 e inicios de 1970. 
Ciertamente, uno de mis propósitos era conocer el Perú de 
aquella época, por ese motivo cada vez que tenía oportunidad 
le preguntaba al respecto, pero en otras ocasiones era él 
quien se transportaba en el tiempo. Un personaje que 
siempre aparecía en sus recuerdos fue su maestro Emilio 
Choy Ma. 

Choy fue un intelectual autodidacta, que entre 1940 y 
1970, perteneció a un grupo de intelectuales de izquierda 
que se enfrentaron a la historiografía tradicional en su afán de 
presentar una historia vinculada a las luchas de los 
movimientos sociales. Pablo Macera destacó que, en ese 
tiempo, Choy representaba una de las pocas voces disidentes 
en medio de una cultura oficial impuesta por las dictaduras: 

Entonces no hubo más historiadores marxistas que 
Alberto Tauro y Emilio Choy, sin olvidar los esfuerzos 
interrumpidos de Gustavo Valcárcel. Choy y Tauro 
representan aún hoy dos modalidades diferentes de 



8

relación entre marxismo e historiografía. Nada hay, o 
muy poco, en la obra publicada de Tauro que ponga en 
evidencia su marxismo. Tauro parece convencido de 
que el mejor servicio que puede rendir al marxismo es 
el de un prestigio profesional absolutamente 
neutralizado […] Emilio Choy representa en cambio una 
historiografía polémica abiertamente comprometida 
con el marxismo (Macera, 1974, p. 20).

Emilio Choy fue un referente importante para la nueva 
camada de científicos sociales. Algunos de sus integrantes, 
como Antonio Rengifo Balarezo (1977), Wilfredo Kapsoli 
Escudero (1988) y el mismo Melgar (1983), dejaron 
testimonios escritos al respecto. Por ejemplo, Ricardo señaló 
que empezó a frecuentar a Choy en 1968, cuando aún era 
estudiante de antropología: 

Comencé a tratarlo en 1968, aunque lo vi un año antes 
en el Instituto Raúl Porras Barrenechea polemizando 
con Fernando Silva Santisteban. A Choy le estaba 
negado el arte de la retórica, no el de la mayéutica. 
Poseía un afilado estilo de interpelar a los expositores 
a través de interrogantes, o replicarles con económica 
y quemante ironía. Solía verlo con cierta frecuencia en 
los espacios universitarios o en algunos domicilios de 
amigos comunes. Escucharlo y dialogar con él fue 
parte de mi aprendizaje (Melgar, 2019, p. 13). 

En 1983 Melgar Bao analizó los aportes de Choy a los 
estudios sociales hechos en el Perú. Afirmó que su producción 
intelectual se ganó un lugar en las ciencias sociales a pesar 
de que fue silenciada en los círculos académicos dominantes. 
Su obra, siguiendo a Melgar, debía entenderse como una 
confrontación teórica contra un discurso neocolonial que se 
quería imponer. Específicamente, en la Antropología, Choy 
“fustigó duramente el historicismo y el empirismo etnográfico 
de corte boasiano, así como el monografismo culturalista, 
reivindicando una perspectiva histórica y global de los 
particulares problemas sociales y culturales objeto de 
investigación”. En el campo de la Historia, Choy debatió con 
los historiadores tradicionales sobre la obra de los cronistas 
Guamán Poma de Ayala y Garcilaso. Y en Arqueología sus 

méritos radicaron en introducir la lectura de autores como 
Gordon Childe y Carl Sauer. 

El artículo de Ricardo Melgar Bao fue preparado para 
presentar a Emilio Choy a un público latinoamericano. Se 
publicó en el Boletín de Antropología Americana del Instituto 
Panamericano de Geografía e Historia y se acompañó de dos 
escritos de autoría de Choy Ma La revolución neolítica y los 
orígenes de la civilización peruana (1960) y Sistema social 
incaico (1960). En vida Choy Ma participó en eventos de 
carácter nacional e internacional, no obstante, sus 
investigaciones tuvieron escasa circulación. En el Perú no fue 
difundido porque desde años antes de su fallecimiento ya se 
había iniciado una operación historiográfica de silenciamiento 
de su obra. 

La presentación que hizo Melgar Bao originalmente 
salió a la luz con algunas erratas que dificultan una correcta 
comprensión. Él era consciente de ello y lo dejó anotado en 
una de las copias a las que pudimos acceder gracias a la 
antropóloga Perla Jaimes. Volveré sobre este punto más 
adelante.

El 2013 Melgar Bao escribió sobre la historiografía de 
la Nueva Izquierda en el Perú. Ahí aseveró que Pablo Macera 
y Emilio Choy fueron dos figuras claves en la mediación entre 
la vieja y nueva izquierda intelectual. Concretamente, sobre 
Choy mencionó que “a diferencia de los marxistas de su 
generación, hizo gala de un fino manejo de las categorías 
marxistas, prescindiendo de citar a los clásicos de dicha 
doctrina. Tanto su plasticidad analítica como las líneas de 
investigación en las que incursionó en su tiempo, fueron 
notables”.6

En 2015 Ricardo publicó nuevamente sobre su maestro. 
El texto fue preparado para ser integrado a su proyecto 
personal de diccionario biográfico sobre el movimiento 
obrero en el Perú. Por ese motivo, el artículo tiene un carácter 
sintético. Ricardo agregó información que no incluyó en sus 
textos anteriores, siendo la más valiosa la referida a los 
recuerdos de Choy sobre el maltrato que sufrieron los 
inmigrantes chinos en la primera mitad del siglo XX. 



9

Resintió en sus primeros años de vida cierto acoso; 
pervivía todavía la resaca de la xenofobia antichina 
contra los inmigrantes. Comentaba ser testigo de 
cómo las “patotas” —bandas— juveniles apostaban a 
humillar a aquellos migrantes o sus descendientes que 
seguían usando coleta, cortándoselas sorpresivamente. 
La coleta o trenza china había sido impuesta por 
mandato imperial y su uso fue generalizado a partir del 
siglo XVIII entre los pobladores de la China continental 
pero también de sus comunidades migrantes. La coleta 
significaba pertenencia imperial y sumisión. Gracias al 
triunfo de la Revolución China, decía don Emilio, 
emancipó a los chinos de una tradición feudal y 
reaccionaria (Melgar, 11 de septiembre de 2016).

Mi estancia fuera del país, por estudios de maestría, me 
impidieron seguir frecuentando a Ricardo cada vez que visitaba 
Lima. Sin embargo, mantuvimos comunicación por redes 
sociales. Él siempre se mostró dispuesto a dar ánimos, consejos 
y orientaciones. En el 2019, ya de regreso en el Perú, 
nuevamente establecimos contacto personal. Ricardo realizó 
su última visita a Lima para presentar su libro Esteban Pavletich. 
Estaciones del exilio y Revolución Mexicana,1925-1930 
(editado junto a Perla Jaimes) y para conmemorar, junto con 
sus compañeros generacionales, los diez años de Pacarina del 
Sur, revista virtual que dirigía y que era un referente del 
pensamiento crítico latinoamericano. Las actividades se 
realizaron en el Instituto Raúl Porras Barrenechea de la 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos y en el Museo 
José Carlos Mariátegui respectivamente.

En aquellos días me encontraba terminando de editar 
materiales para el cuarto número de la revista Apostilla. 
Teniendo en cuenta que el artículo de Ricardo sobre Choy no 
volvió a dar a la luz con una edición corregida, le solicite 
publicar una nueva versión. Él acepto inmediatamente 
señalando que: “Debo corregir muy pocas palabras que el 
capturista de ese tiempo, —en que no había computadoras— 
y usábamos la máquina de escribir se equivocó. Por ejemplo, 
puso ´culturistas´ en lugar de culturalistas” [comunicación 
personal por correo electrónico, 16 de agosto de 2019]. 



10

El investigador peruano-mexicano aprovecho la 
ocasión para comentarme los últimos días en que vio con 
vida a Emilio Choy: 

Te cuento algo que es más que una anécdota. Me 
encontré en la Plaza San Martín con Don Emilio, poquitos 
días antes de su deceso. Lo vi muy estresado y le pregunté 
qué le pasaba. Me respondió: “me están acosando agentes 
de Seguridad del Estado por culpa de Sinamos. Estoy muy 
preocupado de que vayan allanar mi domicilio y se lleven mis 
manuscritos de investigación”. El día de su deceso varios 
académicos esperábamos que llegase a la reunión laical que 
nos congregaba en el departamento de Hilda Gadea. El día 
anterior había confirmado que llegaría. Todos nos extrañamos 
de qué no llegase siendo tan puntual en sus compromisos. 
Muy entrada la tarde Hilda Gadea recibió una llamada 
telefónica informándole que Don Emilio había fallecido. Nos 
cayó como agua helada. Quedamos anonadados. Muy tristes 
[Comunicación personal por correo electrónico, 16 de agosto 
de 2019].

Ricardo envió su versión final el 22 de agosto de 2019. 
A la nueva publicación, le agregó un post scrip-tum en el que 
sostendría con mayor vigor su filiación intelectual con Choy, 
afirmando que “me prometí escribir unas sentidas líneas sobre 
don Emilio, mi maestro y amigo”. Algunos meses después, 
iniciaría la pandemia y en agosto de 2020, Ricardo falleció. 

Para finalizar, me interesa apuntar que las trayectorias 
de Ricardo y la de su maestro Emilio Choy tuvieron puntos de 
encuentro. A ambos les toco enfrentarse a campos 
académicos dominados por discursos conservadores y los 
dos, con los problemas de investigación que les interesaron, 
representaron momentos de renovación de las ciencias 
sociales en el país. Su accionar también fue parecido. Era 
común verlos en diferentes actividades académicas y también 
consideraron necesario incentivar a las nuevas generaciones 
de jóvenes investigadores. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Fernández, Guillermo (2023). Emilio 
Choy Ma y su contribución a la Nueva 
Historia del Perú. Lima: Universidad 
Ricardo Palma. 

Kapsoli, Wilfredo (1988). A Emilio 
Choy. En Choy, Emilio. Antropología 
e historia, nro. 3. Lima: Editorial de la 
Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos, pp. 9-38.

Macera, Pablo (1974). Conversaciones 
con Basadre. Lima: Mosca Azul 
Editores.

Melgar, Ricardo (1983). Emilio Choy 
Ma: pionero de la nueva Antropología 
en el Perú (1915-1976). Antropología 
Americana, nro. 7. México, D. F., pp. 
145-147.

Melgar, Ricardo (2013). Historiar la 
Nueva Izquierda en el Perú. 
Identidades y memorias 
fragmentadas. En López, Martín; 
Oikión, Verónica & Rey, Eduardo 
(editores). El estudio de las luchas 
revolucionarias en América Latina 
(1959-1996). Estado de la cuestión. 
Michoacán: El Colegio de Michoacán 
– Universidad de Santiago de 
Compostela, pp. 319-353. 

Melgar, Ricardo (11 de septiembre de 
2016). Choy Ma, Emilio. Intelectual 
marxista, autodidacta. Socialismo 
Peruano Amauta [Blog]. Recuperado 
de https://socialismoperuanoamauta.
blogspot.com/2016/09/ricardo-
melgar-bao-choy-ma-emilio.html

Melgar, Ricardo (2019). Emilio Choy 
Ma: pionero de la nueva Antropología 
en el Perú (1915-1976). Apostilla, nro. 
4. Lima: Grupo de Trabajo Historia del 
siglo XX, pp. 7-14.

Rengifo, Antonio (1977). En memoria 
de don Emilio Choy Ma (1915-1976). 
Campesino, nro. 7. Lima, pp. 89-94.

NOTAS 

1. Una primera versión de este texto 
fue publicado en el Boletín Museo 
José Carlos Mariátegui, nro. 109, 
2024.

2. Historiador por la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos. 

3. Se puede consultar sobre la 
biografía intelectual de Emilio Choy

4. Melgar, 1983, p. 146.

5. Melgar, 1983, p. 147.

6. Melgar, 2013, p. 327.



11



12LOS INICIOS 
LITERARIOS DE 
RICARDO MELGAR BAO

Rocio Hilario Ramos
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Esta exposición representa una búsqueda personal por 
conocer y reconstruir los inicios literarios del joven Ricardo 
Melgar Bao, destacado antropólogo e historiador peruano-
mexicano a quien rendimos hoy un homenaje por los cinco 
años de su partida terrenal. Mis fuentes de investigación, 
además de las bibliográficas y documentales, se 
complementaron con breves entrevistas a sus amistades más 
cercanas, quienes compartieron esas experiencias narrativas 
en el periodo  comprendido entre 1967 y 1972.

La literatura y la poesía, creo, le sirvieron de armazón 
para enfrentar los retos posteriores, no solo académicos, sino 
también los relacionados con la salud. Muchos de los que 
han seguido su trayectoria académica lo consideran el gran 
arquitecto del edificio de las epistemologías de América 
Latina, a través de sus constructos narrativos, en los que 
combinaba las metodologías de los campos antropológico e 
histórico, que compartía con sus alumnos en las aulas, 
mediante sus clases. Creo que el impulo detrás de muchas 
de sus investigaciones —que más tarde se convirtieron en 
publicaciones— fue su deseo de aplicar ese conocimiento en 
la docencia, porque emaba ensañar. 

Como buen escritor, compuso un hilo narrativo de 
historias dialogantes de América Latina y el mundo. De ese 
modo fue recuperando y enseñando los legados intelectuales 
de los pensadores latinoamericanos, lo que constituyó el 
objetivo de vida y de educador que se planteó en sus últimas 
décadas. El interés por la literatura fue algo que compartió 
con sus amigos contemporáneos, los integrantes de la 
Generación del 68, como Nelson Manrique, Alberto Flores 
Galindo, Wilfredo Kapsoli, entre otros intelectuales.

LAS PRIMERAS ACTIVIDADES

Ricardo Melgar Bao nació en la ciudad de Lima el 21 de 
febrero de 1946 y desde muy joven se inclinó por la literatura 
y poesía. Por eso formó parte del Círculo Literario Javier 
Heraud, de Barranco (1965-1966), cuando tenía 19 años. En 
1967 constituyó una filial de este círculo literario en la ciudad 
de Huánuco, donde fue a continuar sus estudios de educación. 
Ahí ganó el primer puesto de los Primeros Juegos Florales 

Universitarios de la Universidad Nacional Hermilio Valdizán, 
en agosto de 19671. Además, se hizo acreedor al tercer lugar 
en el Concurso Metropolitano de Poesía de Lima (1970).

Ricardo tenía el arte poético en la sangre por su 
antepasado Mariano Melgar, la figura más destacada de la 
poesía arequipeña, quien fue un importante precursor de la 
independencia del Perú y famoso por popularizar el género 
poético del yaraví. Ricardo, a la par, también fue un impulsor 
de la creación de las redes intelectuales latinoamericanistas, 
por lo cual siempre estaba especializándose y viajando por 
todo el mundo, buscando información para complementar 
sus investigaciones del momento. 

Nota sobre los Primeros Juegos Florales de la Universidad Nacional Hermilio 
Valdizán de Huánuco. El Observador (números 15 y 16, del 5 set 1967). Fuente: 
Archivo Familia Melgar Tísoc.



13

SU PRIMER LIBRO DE POESÍA 

Crónica de la Plumífera y otros poemas, publicado en 
1967, es la primera publicación de Ricardo y hasta donde 
sabemos, su único libro de poesía, nos comenta su colega y 
amigo Alberto Villagómez Páucar2. Para él, Ricardo escribió 
más poemas que no se publicaron:

Este es el primer y único poemario que escribió Ricardo 
en 1970. En aquellos años, no obstante que habíamos 
estudiado Filosofía, nos interesaba la Literatura. Yo 
escribía crítica literaria. El libro de Ricardo fue de 
manufactura artesanal, fue impreso a mimeógrafo, el 
diseño de la carátula lo dibujo nuestro compañero 
César Delgado Herencia. Su tiraje fue de 200 
ejemplares. En aquellos tiempos había una polémica 
entre los poetas jóvenes: optar por componer poesía 
comprometida (poesía con contenido social) o poesía 
pura, neutral, formal. Ricardo optó por la primera, 
testimoniando su crítica a los problemas que fueron 
surgiendo en la ciudad capital a propósito del Gobierno 
Militar: intensificación de las movilizaciones populares. 
Ricardo siguió escribiendo poesías, pero no llegó a 
publicarlas. Luego, él siguió estudios de Antropología.

También le pregunté si conocía el porqué del título del 
poemario: 

Ricardo, en esos años estudiaba Filosofía en la 
Universidad Inca Garcilaso de la Vega y le puso el 
nombre de Plumífera porque en el escudo de la ciudad 
de Lima hay dos gallinazos. Recuerdo que a veces nos 
reunía en la casa de un familiar (en Miraflores) o en un 
café de Barranco y allí nos leía sus poemas recién escritos 
para escuchar nuestros comentarios críticos. Recuerdo 
uno que a él y a nosotros nos gustaba, era el poema que 
se refería al “cuarto del poeta”3 era un poema confesional 
que nos trasmitía la nostalgia de la adolescencia que se 
le iba juntamente con algunos familiares, entre ellos su 
padre. Así, su cuarto fue su pequeño gran mundo en 
donde recordaba, pensaba, soñaba y escribía. No 
obstante, su filiación marxista, nunca escribió poesía con 
contenido violento o agresivo. Sus poemas eran como 
crónicas, testimonios de sus vivencias, donde transmitía 
la evolución de sus pensamientos humanísticos e 
ideológicos, algunos románticos.

Otro amigo de Ricardo, César Delgado Herencia 
recuerda: 



14

El diseño de la “plaqueta” lo hice yo y el motivo de la 
carátula fue tomado de un dibujo de Rugendas, un 
alemán que por el siglo XIX visitó Lima. Utilicé esténciles 
normales, solo con punzones se “pico” por lo que 
después de la impresión se deshizo. El tiraje no fue 
más de 100 ejemplares que era lo que aguantaban 
esos esténciles; no recuerdo si la impresión fue en el 
Puericultorio Pérez Araníbar o en mi casa, en Chosica.4

Delgado se refería al óleo Escena popular en Lima, de 
Johann Moritz, el artista alemán que visitó Lima entre 
diciembre y julio de 1844, retrató el deplorable estado 
higiénico de las calles de la capital: “En el ángulo inferior 
izquierdo puede apreciarse los desperdicios arrojados a la vía 
pública y los gallinazos que se comportaban ´como aves de 
corral´, cumpliendo la labor de “limpieza” que había descrito 
años antes el naturalista inglés Charles Darwin”. Después de 
las declaraciones de quienes lo conocieron, es importante 
hacer una lectura de dos poemas de Ricardo Melgar:

TESTIMONIO DE LOS ANIMALITOS 

Nos enseñaron desde niños
el detalle de las palabras,
y nos pusieron
bozales de fuego.

Nos incrustaron
en el cerebro
la importancia
de estar callados,
y sin embargo
nos exigieron
que les habláramos
de cualquier cosa.

En la segunda pubertad,
nos vistieron de miedo,
obligándonos
a dar las espaldas
a todo lo que era transparente.
Y en fin o en general

nos fue dado 
aquello que nos mantiene
ocupados
por los hijos
de los hijos
como buenos animalitos, sin problemas

[Página 4 del poemario]

Este poema explora la imposición del silencio y el 
miedo desde la infancia, utilizando imágenes potentes y una 
crítica a la represión de la expresión personal. Este fragmento 
del poema es contundente: “Nos enseñaron desde niños el 
detalle de las palabras y nos pusieron bozales de fuego. Nos 
incrustaron en el cerebro la importancia de estar callados, y 
sin embargo nos exigieron que les habláramos de cualquier 
cosa”. El poema también transmite una sensación de 
opresión y contradicción, donde el hablante lírico describe 
cómo se le enseñó a valorar el lenguaje, pero al mismo 
tiempo se le impuso el silencio. La metáfora de los “bozales 
de fuego” refuerza la idea de una censura dolorosa y forzada.

PRIMER TERRITORIO LIBRE DE LA CASA COMÚN 
EN QUE VIVIMOS

Mi cuarto
diariamente me succiona
con su boca de madera
y me llena la cara
de libros o de sueños.
Mi cama
es una madre abnegada que todo lo soporta
la virginal ausencia
de una mujer
y hasta mis locuras
bañadas en la oscuridad.
Mi cuarto y sus colores desteñidos
y sus paredes salpicadas de fetiches
y sus repisas de pie
sobre el aire
(es muy difícil



15

Olvidare
que siguen clavadas
en la pared)
albergando mis libros
que conforman
largas filas
de líneas verticales
a colores.
En cada libro
Estrangulado
yacen subrayados
mis insomnios
mis desvelos
mis pecados.
Existe también
una ventana
¡perdón!
es un agujero
lleno del cielo
de casas y jardines
de carros y de asfalto
y de gente que se mueve,
es muy cómodo,
muy fácil,
se comprende.
Para terminar
quiero decirles
que en algún rincón
de este cuarto
de colores desteñidos
es seguro
que todavía reposa
aquella siniestra caja
donde el tiempo
disfrazado de polilla
devora mis escritos.

[Página nro. 19 del poemario que menciona Alberto 
Villagómez les leyera Ricardo Melgar en una especial 
oportunidad para escuchar sus comentarios].

Ambos textos parecen orbitar la idea de una “casa 
común” —ya sea el planeta, la sociedad o el cuerpo— que 
ha sido invadida, colonizada o deteriorada. Pero también hay 
esperanza: el testimonio, la palabra, el cuarto, los libros, los 
animalitos… todos son semillas de un territorio libre. Melgar 
Bao era un autor cuya poesía entrelaza historia y crítica social. 

EL SEGUNDO LIBRO 

La novela La Balada del diablo con la que Ricardo 
Melgar Bao y Gabriel Niezen Matos, dos jóvenes universitarios 
de 19 años, batieron el récord mundial de novela escrita en 
menos de 50 horas, con 73 mil palabras, era un thriller 
psicológico, donde los personajes principales Álvaro 
Sifuentes (Ricardo) y Pichín Ruiz (Gabriel), dos muchachos, 
arequipeño y chalaco respectivamente, eran amigos. Pichín 
era un muchacho pobre y vicioso, que vivía en el Callao; 
mientras que Alvaro, joven acomodado, vino de Arequipa a 
estudiar a Lima, donde llegó a tener un hijo con la prima de 
la enamorada de Pichin, Alicia. La familia de Álvaro le ofreció 
dinero a Alicia para evitar que se casen. 

El relato era una historia que buscaba reflexión social. 
Ricardo a sus 19 años ya había hecho noticia y ese logro salió 
publicado en varios diarios de la época como el El Comercio, 
Expreso, Ultima Hora, la revista Caretas, entre otros medios. 
A decir de su entrañable amigo Gabriel Niezen Matos:

En 1967, leí que unos estudiantes norteamericanos ha-
bían escrito una novela con 71 mil palabras en 59 horas 
y 57 minutos y ganaron un récord mundial. Como yo 
estudiaba Literatura lo llamé por teléfono a Ricardo 
para batir ese récord, si escribíamos en conjunto. 
Aceptó y convocamos a los periódicos y una semana 
después, la Universidad Inca Garcilaso de la Vega y la 
Municipalidad de Miraflores avalaron el concurso y es-
tuvimos tres días escribiendo, sin dormir, en su casa en 
Miraflores. Yo sincronicé los personajes y cada uno es-
cribió un personaje, de acuerdo con su propia expe-
riencia y sobre su entorno familiar.5



16

Dahil Melgar, su hija, recuerda esta experiencia 
significativa de su padre: 

Con esta obra desplazaban a los dos jóvenes 
estadounidenses que, desde Utah, y tan solo unos días 
antes, habían registrado el récord que precedía al de 
mi padre y su amigo. El tema de la novela había sido 
elegido por una comisión especializada, y el reto 
atestiguado por un conjunto de autoridades. Pienso 
que ese desafío retrata a mi papá en su juvenil 
irreverencia, pero también me hace pensar en un guiño 
inocente de su antimperialismo. Él siempre me habló 
de los signos y los gestos de las contiendas ideológicas 
en el campo cultural. La victoria de dos jóvenes 
peruanos frente a un reto así, no la puedo entender 
sino de este modo. También pienso que este episodio 
retrata ese impulso escritural imparable que acompañó 
a mi papá hasta su último aliento, escribir de manera 

Diario Expreso, Lima, 4 de febrero de 1967. Fuente: Archivo Dahil Melgar

inagotable, pese al cansancio del cuerpo, hasta la 
última letra. Ese impulso permitió que concluyera, a 
dos días de partir, su último libro en vida.6

El libro al que se refiere Dahil fue Revistas de vanguardia 
e izquierda militante. América Latina 1924-1934, que a decir 
de la investigadora argentina Ana Trucco, “reconstruyó la 
trayectoria de diversas publicaciones que, en las décadas de 
1920 y 1930, agitaron el panorama político de la región. 
Haciendo eje en revistas como Amauta, Indoamérica, La 
Antorcha y Octubre, Melgar Bao, dejó un testimonio 
intelectual valioso sobre la cultura impresa asociada al mundo 
de las luchas políticas socialistas y democrático-radicales”.7



17

RICARDO MELGAR Y LA UNMSM

En 1972 Ricardo inició su traslado para iniciar sus 
estudios de Antropología en la UNMSM en 1974 y destacó 
como líder estudiantil de izquierda. Tuvo que hacer varias 
convalidaciones para estudiar en la UNMSM y su trámite 
duró aproximadamente dos años, pues su ingreso fue por 
traslado externo. Él previamente había realizado un bachiller 
en Pedagogía, por lo que, decidió estudiar en San Marcos. 
Presentó su solicitud-carpeta de ingreso el 12 de abril de 
1972, logrando recién ingresar al Programa de Antropología 
en 1974, por Resolución N° 938-CAEP-72R. Posteriormente 
convalidó cursos para optar el Grado de Bachiller en Ciencias 
Sociales de la UNMSM en 1976. Al ver el expediente, se 
aprecia un gran descubrimiento. En esa oportunidad visaron 
su expediente para el traslado externo, la entonces Directora 
de la Dirección Universitaria de Coordinación Académica y 
Evaluación Pedagógica UNMSM, Martha Hildebrandt de 
Altuve (1925-2022), quien fuera una destacada lingüista y 
política peruana, siendo la segunda mujer en ocupar la 
Presidencia del Congreso de la República del Perú. 

Ricardo tuvo que luchar siempre para lograr sus 
objetivos académicos y durante su estancia en San Marcos, 
consolidó grandes amigos, como César Delgado Herencia y 
Rosa Avellaneda, Pedro Lobatón, según nos comentó su 
también amiga y colega, la destacada antropóloga 
sanmarquina Angélica Aranguren, con la que mantuvo una 
estrecha y cálida amistad hasta el último día de su vida.

Posteriormente se trasladó a México, donde realizó 
estudios de posgrado y desarrolló una extensa labor 
académica e investigativa. La UNMSM fue la institución donde 
Ricardo Melgar Bao forjó sus bases académicas y políticas, y 
donde su trabajo intelectual está siendo reconocido y valorado 
con este tipo de actividades. En junio del 2010, por ejemplo, 
visitó el Perú para brindar sus ponencias magistrales en el 
Simposio sobre José Carlos Mariátegui en  el Museo de la 
Nación; así como, un Seminario de antropología, sobre los 
“Clásicos del pensamiento antropológico y sociológico”, en 
la Escuela de Antropología de la Facultad de Ciencias Sociales 
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Fuente: Archivo Histórico, UNMSM



18

Fuente: Archivo Histórico, UNMSM



19

Participó el 5 de noviembre de 2014 en VI Coloquio 
Internacional de Filosofía Política organizada por la Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos, Asociación Iberoamericana de 
Filosofía Práctica y el Centro de Educación, Ciencia y Sociedad 
y obtuvo el reconocimiento como Miembro Honorario de la 
Asociación Iberoamericana de Filosofía Práctica, que se realizó 
en el auditorio de la Facultad de Letras y Ciencias Humanas de 
la Decana de América. El propósito de este coloquio fue 
analizar, desde una perspectiva multidisciplinaria, los 
principales problemas éticos, sociales, culturales, filosóficos y 
políticos. En esa oportunidad como otras veces, fue motivo de 
reencuentro con sus amistades peruanas.

Recorriendo la ciudad universitaria con la Dra. Angélica Aranguren. Lima, 
UNMSM, junio de 2010

Ricardo Melgar Bao y Walter Saavedra. UNMSM, junio de 2010

Incorporación del Dr. Ricardo Melgar Bao como Miembro Honorario de la 
Asociación Iberoamericana de Filosofía Práctica-UNMSM. Foto: Urpi Rosa Trinidad.

En la ciudad universitaria de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, con 
Edgar Montiel y la poeta Rosina Valcárcel. Lima, 5 de noviembre de 2014. Foto: 
Urpi Rosa Trinidad.



20

RICARDO MELGAR Y EL IRPB

Conocí a Ricardo a mediados de julio de 2014, cuando 
llegó de visita al Instituto Raúl Porras Barrenechea de la 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos y se presentó 
como un sanmarquino “transterrado” y que regresaba a 
conocer el acervo documental que se custodiaba en el IRPB. 
Me platicó brevemente que vivía y trabajaba en México 
desde 1977 y que deseaba conseguir en la biblioteca más 
información para sus trabajos sobre destacados intelectuales 
peruanos y, sobre todo, buscaba revistas sobre el problema 
de la lucha obrera a través de los tiempos. Mayormente 
estuvo revisando los catálogos de libros y revistas, con el 
apoyo del encargado de la biblioteca del Instituto. Era un 
acucioso investigador interesado en saber todo lo que había 
sobre el pensamiento crítico latinoamericano. Agradeció en 
su penúltimo libro la atención recibida en la biblioteca del 
Instituto, el 10 de julio de 2019.

Ahora entiendo por qué durante su presentación inicial 
se calificó como sanmarquino “transterrado”, porque se 
encontraba entre dos mundos, construyendo, día a día, viaje 
a viaje, investigación tras investigación, una nueva identidad 

Grupo de amigos en la explanada de la Facultad de Química de la UNMSM, con 
Urpi Rosa Trinidad, Hilda Tisoc, Edgar Montiel, Rosina Valcárcel, Onasis Ortega, 
Diego Jaramillo, Ricardo Melgar Bao y Manuel Pasara- 
Fuente: Urpi Rosa Trinidad Carrilo.

y pertenencia en un nuevo espacio, sin perder sus raíces. Se 
es nacional de un lugar; se adquiere la nacionalidad con el 
trabajo cotidiano de entrega, por eso se consideraba 
peruano-mexicano, aunque en los años 80 tuviera que 
nacionalizarse mexicano, por los papeles de trabajo, pues no 
había doble nacionalidad. Le tomé la foto de rigor, por ser 
una visita destacada y porque me agradó su actitud de querer 
ser un posible colaborador como conferencista en el Instituto. 

De acuerdo a un provisional inventario intelectual que 
realizó Dahil Melgar: “En su recorrido de vida, mi papá dictó 
más de 371 cátedras en distintos recintos universitarios, 
dirigió 85 tesis, escribió más de 24 libros científicos (más 
algunos que siguen en prensa), seis libros de textos 
compilados, publicó 384 textos entre artículos y capítulos de 
libros e impartió más de 307 conferencias en distintas tribunas 
académicas de tres continentes”.8

Precisamente, Ricardo Melgar Bao realizó una 
conferencia el lunes 28 de agosto del 2017 en el Instituto 
Raúl Porras Barrenechea, titulada Raúl Porras Barrenechea: 
epistolario y cooperación intelectual, actividad coorganizada 
con la Revista Pacarina Sur. En ella Melgar particularizó la 

Redes e imaginario del exilio en México y América Latina 1934-1940. México: 
UNAM, 2018. Segunda edición. 



21

Ricardo Melgar Bao en el Instituto Raúl Porras Barrenechea (IRPB). Lima, 17 de 
julio de 2015

práctica epistolar de Raúl Porras Barrenechea, sin menoscabo 
del valor de sus demás expresiones con la finalidad de situarla 
en un horizonte transfronterizo hispanoamericano. Raúl 
Porras Barrenechea al igual que Rafael Heliodoro Valle, su 
corresponsal y amigo, fueron hechura y actores de un nuevo 
giro y proceso intelectual internacional. Cito un extracto de la 
conferencia: 

Encontré cartas en la Sala Rafael Heliodoro Valle de la 
Biblioteca Nacional pero su acceso era restringido, pues aún 
no estaba inventariada. Fui uno de los primeros en acceder a 
ese fondo, y me sorprendí de la cantidad de correspondencia 
con intelectuales peruanos y con Porras, y otros intelectuales. 
Había un folder con un amplio expediente, donde no solo 
había cartas, también caricaturas y esquelas. Totalice 51 
cartas, 18 estaban firmadas por Raúl Porras Barrenechea y las 
restantes por Rafael Heliodoro Valle, quien le llevaba unos 6 
años. Deseaba acceder al acervo epistolar de Raúl Porras que 
es muy fecundo, pero no es de acceso aún para los 
investigadores. No hay inventario. Quizá la mejor manera de 
rememorar y repensar su obra es que la UNMSM no 
desatienda ese material valioso. Con el tema de la humedad 
de Lima, por el deterioro del papel que tiene algunas décadas 
hay un riesgo de que se pierda para siempre. Invocó a los 
asistentes que el acervo Porras reciba el tratamiento que se 
merece y que no esté expuesto de ese modo. 

Esta actividad se coorganizó con la revista Pacarina del Sur, que es editada por la 
Asociación Cultural Latinoamericana Pacarina del Sur (ACLAPADES), en Lima.



22

El día de la conferencia terminé de convencerme que, 
luego de la restauración estructural de la casa, que empezaba 
en enero del 2018, se debía insistir con el inventario del 
recién abierto Archivo Porras. Vimos como guardaban ese 
material sellado en el segundo piso por más de 50 años, en 
cajas de Tecnopor blancas, por la Comisión Central de 
Inventario de Bienes Culturales (CCIBC) de la UNMSM. 

PROPUESTA DE PRESENTACIÓN

A inicios de marzo de 2020 Ricardo Melgar me llamó 
desde México, aún no se había desencadenado la epidemia 
del Covid 19. Quería presentar el libro que recién había 
salido de la imprenta en febrero. Le comenté que era propicio 
hacerlo ese mes pues se conmemoraba, el 23 de marzo, el 
123° aniversario del nacimiento de Raúl Porras. Pero ese plan 
se truncó porque se suspendió la presentación el 14 de 
marzo hasta nuevo aviso.

Ricardo deseaba que se hiciera una presentación en 
conjunto del Instituto con la Universidad Nacional de 
Educación, Enrique Guzmán y Valle, pero en ese ínterin de 
coordinaciones, se presentó la pandemia. Conseguí que se 

Durante su conferencia en el auditorio del IRPB Ricardo Melgar fue presentado 
por Nelson Manrique. Asistieron investigadores interesados en la relación 
intelectual a través de la correspondencia epistolar, como el historiador Gabriel 
García Higueras, Luis Miguel Anamaria Chavarría, entre otros.

Afiche aprobado en marzo de 2020 por el Dr. Melgar Bao para la presentación de 
su libro en el IRPB.

donarán dos libros para la Biblioteca del Instituto. El libro es 
una estupenda investigación y recuperación documental, por 
eso siempre visitaba el Instituto, buscando la carta  de  la 
Primera Convocatoria al Primer Congreso Internacional de 
Estudiantes 1921, la cual fue enviada a Porras, acompañado 
de una carta de invitación que no pudo localizar en sus viajes 
y visitas al Perú.



23

El miércoles 12 de agosto de 2020, dos días después 
de la partida de Ricardo Melgar, fui a recoger su libro a la 
casa del editor Lucas Lavado, quien también era asesor del 
Rectorado de la Universidad Nacional La Cantuta. La última 
vez que vi a Ricardo fue el 10 de julio del 2019, cuando nos 
visitó por tercera vez, pensando que ya estaba abierto el 
Instituto y se habría inventariado la correspondencia de Raúl 
Porras en el Archivo Histórico del IRPB. 

HOMENAJES Y CORRESPONDENCIA RECUPERADAS

Con la dinámica Dahil Melgar el IRPB ha realizado dos 
homenajes en su memoria, reconociendo su trayectoria y 
legado intelectual, como las mesas redondas organizadas en 
julio de 2022 y en agosto de 2023. Pero considero el mejor 
tributo al Dr. Ricardo Melgar Bao —que sembró la semilla de 
la lucha por la recuperación de la correspondencia epistolar 
de Raúl Porras en esa conferencia del 27 de agosto de 2017— 
es que se tomó en cuenta su pedido. Hoy el Instituto viene 
inventariado una parte de la correspondencia de Raúl Porras. 

Desde enero del 2018 hasta abril del año 2022 el 
Instituto cerró por el inicio del reforzamiento estructural que 
había estado gestionando la Universidad Nacional Mayor de 
San Marcos con el aval del Ministerio de Cultura del Perú, y 
financiado por la Empresa Constructora Tradiciones S. A. Y al 
terminar la obra de reforzamiento del primer piso en abril del 
2022, se inició el inventario del archivo documental histórico 
que corresponde a la época de trabajo de Raúl Porras 
Barrenechea, donde se encontraba su correspondencia 
epistolar, gracias al convenio con El Proyecto Especial 
Bicentenario del Ministerio de Cultura. Este proyecto 
consistió en el Servicio de organización archivística-
Catalogación del Fondo Documental Porras Barrenechea, 
series “Correspondencia y Producción intelectual”, desde el 
año 1919 a 1960. En ese contexto, se logró ubicar esa carta 
de la primera Convocatoria al Primer Congreso Internacional 
de Estudiantes 1921.  

Cómo lo diría el recordado Ricardo Melgar Bao, esta 
recuperación de algo tan significativo para la continuidad de 
sus investigaciones sobre la relación de Rafael Heliodoro 

Ricardo Melgar con su libro Redes e imaginario del exilio en México y América 
Latina 1934-1940. IRPB.

La última actividad de Ricardo Melgar en el IRPB fue por ocasión de la 
presentación del libro que había escrito junto a Perla Jaimes Navarro: Esteban 
Pavletich. Estaciones del exilio y Revolución mexicana. 1925-1930. Panelistas: 
Javier Landázuri, Edmundo Panay Lazo, Ricardo Melgar, Gustavo Pérez Hinojosa y 
Nelson Manrique.



24

Valle y Raúl Porras Barrenechea, lo celebra con “contentos 
celestiales” desde el umbral donde se encuentra ahora 
observando su legado, heredado por sus hijos Dahil y 
Maximiliano, pues fue su tiempo de vida y de entrelazar 
vínculos intelectuales latinoamericanos, el que nos regaló 
para siempre.

Ricardo con sus hijos Dahil y Maximiliano

NOTAS   

1. Los resultados de estos Primeros 
Juegos Florales Universitarios se 
publicaron el 27 de agosto de 1967.

2. Entrevista a Alberto Villagómez, 
amigo de estudios padagógicos de 
Ricardo en la Universidad Inca 
Garcilaso de la Vega. Años despues, 
los dos amigos crearon y dirigieron 
Pacarina Sur. Revista de Pensamiento 
Crítico Latinoamericano (2009), 
editada a través de la Asociación 
Cultural Latinoamericana Pacarina del 
Sur (ACLAPADES, con sede en Perú). 
La revista sigue publicándose con 
artículos de diferentes intelectuales 
de América Latina.

3. Poema Primer territorio libre de la 
casa común en que vivimos de su 
primer libro Crónica de la Plumífera y 
otros poemas. Lima: Ediciones Joda 
(1971).

4. Facebook César Delgado, 15 de 
Agosto de 2020  https://www.
facebook.com/cesar.delgadoherencia

5. Breve entrevista a Gabriel Niezen, 
Doctor en Educación y actualmente 
escritor. Conoció a Ricardo Melgar 
durante sus estudios de Educación en 
la Universidad Inca Garcilaso de la 
Vega en 1967.

6. Declaración de Dahil Melgar en 
Facebook, 15 de agosto de 2020. 
https://www.facebook.com/dahil.
melgar

7. Trucco, Ana (2024). Fuente: Revista 
Nueva Sociedad: https://nuso.org/
articulo/un-viaje-por-las-revistas-de-la-
izquierda-latinoamericana/

8. 9) Melgar, Dahil (2020) Ricardo 
Melgar Bao. El legado de una 
antropología dialogante con América 
Latina- Fuente:https://www.
enelvolcan.com/ediciones/2020/89-
ediciones/063-octubre-diciembre-
2020/705-ricardo-melgar-bao-el-
legado-de-una-antropologia-
dialogante-con-america 
latina#:~:text=En%20
Per%C3%BA%20mi%20
pap%C3%A1%20integr%C3%B3%20
el%20C%C3%ADrculo,el%20
nombre%20del%20insigne%20
poeta%20de%20la



25

Muy buenas tardes a todas, todos y todes. Es para mí muy 
grato haber participado hoy en la inauguración del Coloquio 
Ricardo Melgar Bao y la historia social de América Latina. Me 
siento especialmente agradecida de cerrar esta primera 
mesa en un espacio tan significativo para la historia y el 
presente de Nuestra América Latina, y que además tiene un 
profundo valor en la historia de vida de mi propia familia: la 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Mi padre se formó como antropólogo aquí, en un 
tiempo de intensos debates intelectuales y políticos. Cuando 
el aula y la preocupación por la realidad convulsa del Perú-
mundo estaban unidos por una costura muy fina. En estas 
aulas sanmarquinas mi padre aprendió de la rigurosidad y 
meticulosidad, pero también aprendió mucho de los grupos 
de estudio y de discusión extra-aula que existían entonces; 
en donde participaban estudiantes y algunos profesores que 
alimentaron el internacionalismo de su generación, el deseo 
de búsqueda de nuevas lecturas y miradas interpretativas, así 
como el giro crítico.

 
En sus años sanmarquinos, mi padre documentó las 

dinámicas de los pescadores del Puerto de Tambo de Mora, 
muchos de ellos afrodescendientes. Registró su habitar en 
los márgenes urbanos (o barracones) mediante una mirada 
ubicada en los albores de la antropología urbana, a la que 
regresaría algunas décadas después. Ya como egresado, se 
interesó en estudiar la Cooperativa Agraria de Producción 
Huando, la Cooperativa Agraria Lurinchincha y otras 
cooperativas azucareras de la costa peruana. Estas 
investigaciones reflejaron el pulso de una época en la que el 
estudio de las exhaciendas costeras fue una temática central 
de investigación que marcó a varias generaciones de 
antropólogos, historiadores y sociólogos peruanos de las 
décadas de 1960 y 1970. A partir de estas visitas de campo, 
mi padre emprendería otras investigaciones sobre la minería 
en la serranía peruana desde un prisma de larga duración 
que articulaba los legados coloniales, el etnocidio y las 
movilizaciones del sindicalismo minero.

Fueron estas experiencias las que tamizaron la mirada 
de mi padre desde un intersticio entre la antropología y la 

PALABRAS EN 
MEMORIA DE 
RICARDO MELGAR BAO

Dahil Melgar Tísoc
Antropóloga y curadora titular en el Museo Nacional 
de las Culturas del Mundo

historia, desde una inflexión interdisciplinaria situada entre 
ambos horizontes disciplinares. Así, por un lado, la 
antropología que practicaba mi padre se articulaba en 
continuo diálogo con la historia social y cultural. Por el otro, 
ejerció una historiografía pensada desde las matrices 
culturales y sociales de los contextos y de sus actores; ya se 
tratara de actores subalternizados de la historia clásica o del 
estudio de las utopías, reivindicaciones y militancias 
indígenas, campesinas, obreras, ya de los proyectos 
antimperialistas de América Latina, desde sus vanguardias 
políticas, culturales e intelectuales, hasta sus diversas 
articulaciones y resonancias continentales-globales. 

La indagación histórica de mi padre apelaba a las más 
diversas fuentes, muchas de ellas no consideradas por la 
historiografía canónica de su tiempo, pero que en los últimos 
años se han convertido en temas y fuentes consolidados de 
indagación: entre ellas, las epístolas, los diarios, las 
producciones impresas efímeras, como los afiches y volantes, 
las revistas, la prensa, el testimonio oral de los actores de 
diversos sucesos. Este diálogo entre historia y antropología 
hicieron que la práctica antropológica de mi padre también 
escapara del presentismo etnográfico y de la mirada 
encapsulada en lo local. 

También me gustaría mencionar que mi padre 
continuamente pensaba el juego de las relaciones y escalas 
geográficas y temporales que atravesaban todo aquello que 
aparentemente estaba suscrito a un solo tiempo o a un 
contenedor espacial más estrecho. Se abocó así a la costura 
de una antropología y de una historia dialogantes con 
América Latina, con Perú y el mundo. Él reivindicó 
afanosamente la importancia de recuperar las epistemologías 
de nuestro continente, los legados intelectuales de sus 
pensadores y el lugar de enunciación de nuestras academias. 

Todo esto lo vinculó con un estudio constante y una 
reivindicación de los aportes de las tradiciones intelectuales 
de la región: una mirada hacia las epistemologías 
deseurocentradas que desde hace unos años cobraron un 
giro muy popular al ser bautizadas como epistemologías del 
sur, pensamiento periférico, entre otras propuestas 



26

convergentes, sin desconocer sus matices y diferencias. A 
esta epistemología posicionada, mi padre añadió el estudio 
de las inflexiones locales y contrapropuestas ideológicas, 
culturales y políticas que distintos pensadores de América 
Latina (y entre ellos siempre destacó a los peruanos) le dieron 
a los grandes paradigmas de la modernidad occidental, las 
vanguardias culturales, los proyectos para la transformación 
del orden social, económico y político; sin dejar de considerar 
la idea que desde el discurso político tenía acerca de los 
sujetos que encarnaban dichas transformaciones: una 
perspectiva que lo vinculó al pensamiento crítico 
latinoamericano.

A través de esta mirada no encadenada a lo local, mi 
padre buscó hilar el trazo diaspórico de los exilios, de las 
contiendas ideológicas de las izquierdas latinoamericanas de 
principios del siglo XX, de la formación de redes intelectuales 
y de la resonancia internacional de ideas, idearios utópicos y 

acontecimientos históricos latinoamericanos. Sobre todo, de 
aquellos vinculados a las redes del aprismo transnacional, el 
socialismo indoamericano de José Carlos Mariátegui, los 
precursores del anarquismo latinoamericano, como González 
Prada, el universo simbólico de José María Arguedas, la 
interpelación de la Comintern en América Latina y la 
recepción de la Revolución mexicana desde diversas 
coordenadas intelectuales y horizontes de lucha. 

El eco de la efigie latinoamericanista de mi padre se 
expresa tanto en su vasta obra escrita como en su labor 
docente y en Pacarina del Sur, una de las primeras revistas 
electrónicas, fundada en 2009 y que hemos continuado hasta 
la fecha. Hablando de Pacarina, les invito especialmente a 
leer el Dossier Intelectuales, ideas y proyectos políticos 
durante el Perú oligárquico 1890-1968, coordidado por los 
historiadores Guillermo Fernández y Nadia López Soncco, 
publicado en el más número (52-53), en el cual, además de 

Don Tirso Ricardo Melgar Bao (Lima, 1946 – México, D. F., 2020) y su señora esposa, Hilda Tísoc Lindley 
(Lima, 1947 – México D. F., 2017). Fuente: Archivo familia Melgar Tísoc



27

ser muy robusto en ideas de él, participan algunos 
presentadores de este coloquio.

Solo me resta decir que Perú y San Marcos siempre 
estuvieron presentes en la obra de mi padre, y por lo mismo 
es más que grato para mí la celebración de este coloquio. 
Por esta razón agradezco la generosidad de Guillermo 
Fernández, Rocío Hilario, el Museo José Carlos Mariátegui, el 
Centro de Estudiantes de Historia de la Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos y el Grupo de Trabajo Historia del Siglo 
XX por hacer posible este coloquio. Pero sobre todo por la 
oportunidad de abrir un diálogo de ideas transngeracional 
de jóvenes colegas con algunas de las obras y temas 
compartidos con mi padre. Una lectura hecha desde sus 
propias investigaciones, perfiles, preguntas e interpelaciones 
que le darán vida y fuego historiográfico a este coloquio.

Por último, quisiera hacer una justa mención, pues 
nada de lo escrito o investigado por mi padre hubiera sido 
posible sin el sostén amoroso, el trabajo de cuidados, el 
diálogo e interlocución inteligente y la corrección editorial de 
mi madre, Hilda Tísoc Lindley.

Muchas gracias a todes y es mi deseo de que podamos 
compartir en estos tres días un poco de este pulso vital 
nuestroamericano.

Facultad de Ciencias Sociales de la UNMSM, lunes 16 
de junio de 2025

Don Tirso Ricardo Melgar Bao (Lima, 1946 – México, D. F., 2020) y su señora 
esposa, Hilda Tísoc Lindley (Lima, 1947 – México D. F., 2017). Fuente: Archivo 
familia Melgar Tísoc



28

Frank A. Maluquis
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

RICARDO MELGAR BAO Y LAS 
HUELLAS DE UNA COOPERACIÓN 
INTELECTUAL EN LAS CARTAS

RESUMEN

El objetivo de este artículo es examinar el aporte del 
antropólogo e historiador Ricardo Melgar Bao al estudio de 
la epistolografía. Él propuso una lectura que considera a las 
cartas no solo como fuentes, sino como documentos 
culturales y expresiones particulares del quehacer letrado. 
Para nuestro propósito, se analiza dos elementos, que según 
Melgar Bao, son inherentes de la correspondencia 
compartida. El primer elemento es la intersubjetividad de las 
cartas. El segundo elemento son las redes intelectuales o 
políticas, las mismas que se pueden formar por medio del 
intercambio de las cartas. Para nuestra lectura, nos enfocamos 
en el análisis del libro de Ricardo Melgar Raúl Porras 
Barrenechea y Rafael Heliodoro Valle: un ejemplo de 
cooperación intelectual (1921-1959) (2020).

INTRODUCCIÓN

Las cartas han desempeñado un papel fundamental en 
la construcción del pensamiento y en la evolución del 
intercambio intelectual a lo largo de la historia: “A la postre, 
cada carta representa una determinada experiencia escrita 
que podemos desmenuzar (...). Por ello, su estudio abre 
numerosos horizontes y posibilidades”.1 En este sentido el 
estudio de la epistolografía brinda al historiador un nuevo 
bagaje de temas de investigación. Su significado trasciende 
el ámbito privado y se inscribe en un espacio cultural donde 
las ideas se moldean, circulan y se transforman: “El escritor 
puede ir configurando una voz diferente, una imagen 
preferida de sí mismo, unos sucesos deseables y deseados, y, 
en suma, imaginados”.2 A través de las cartas, los escritores 
pueden moldear una versión específica de sí mismos, 
adaptada al interlocutor y al contexto en el que se inscribe la 
correspondencia. Asimismo, en la práctica, tienen una gran 
variedad de funciones que buscan cumplir un propósito 
comunicativo. El intercambio de cartas “articula un vínculo 
que puede ser estrictamente personal o familiar; o bien da 
lugar a la conformación de auténticas comunidades de 
escrituras, de redes de sociabilidad sostenidas mediante el 
intercambio epistolar”.3 

En esa línea, Ricardo Melgar Bao ingresó a este mundo 
investigativo: “El concepto de red intelectual o red política 
se define por la comunicación reiterada que existe entre 
pares, horizontal o jerarquizada, la cual propicia compromisos, 
intercambios epistolares y de bienes, así como viajes, 
encuentros y prácticas concertadas”.4 Melgar Bao trabajó 
con las cartas interrelacionándolos con temas como la red, el 
exilio, intelectuales, entre otros. Hacia 2014, el investigador 
peruano-mexicano tuvo en mente el estudio de la 
epistolografía de tres intelectuales en relación con sus 
corresponsales en México: Raúl Porras Barrenechea (1897-
1960), Víctor Raúl Haya de la Torre (1895-1977) y José Carlos 
Mariátegui (1894-1930).5 En esta ocasión para estudiar la 
epistolografía, las redes intelectuales y la cooperación 
intelectual, nos apoyamos en su libro Raúl Porras Barrenechea 
y Rafael Heliodoro Valle: un ejemplo de cooperación 
intelectual (1921-1959) (2020).

La epistolografía es el estudio histórico y literario de las 
cartas como formas de comunicación escrita. A lo largo de la 
historia las cartas han sido un medio privilegiado para la 
expresión del pensamiento, para las relaciones sociales, para 
los vínculos afectivos y los intercambios políticos e 
intelectuales. El enfoque metodológico que usa Melgar Bao 
para introducirse a la epistolografía tiene que ver con la 
reivindicación de la dimensión intersubjetiva que le es 
inherente a la práctica epistolar, así como su función en el 
tejido de la forma diádica y nuclear en una red intelectual o 
política.6 Por eso aquí analizaremos dos elementos inherentes 
a la epistolografía: la intersubjetividad y las redes.

INTERSUBJETIVIDAD DE LA CORRESPONDENCIA 

Melgar Bao tomó prestado el concepto de voz epistolar 
de Enric Bou, crítico literario e historiador, “para analizar las 
dimensiones que emergen de las cartas de carácter 
polimórfico producto de su adecuación a las nuevas 
necesidades y situaciones comunicativas”.7 Imaginemos la 
carta de un intelectual latinoamericano en el siglo XX, en 
medio de un periodo de dictadura y censura. En la dimensión 
individual, el remitente expresa su propia angustia y 



29

resistencia, mostrando una voz personal. En la dimensión 
colectiva, la carta refuerza la idea de una lucha compartida. 
Asimismo, el mensaje refleja el contexto político y social de la 
época, inscribiendo la carta en su propia historicidad. En este 
sentido, para Melgar Bao: “las mudanzas o variaciones de las 
cartas portan los signos culturales de su propia historicidad y 
de su dialéctica comunicacional. La carta dice el ´yo´ y el 
´nosotros´ con diferentes énfasis. Es un documento cultural 
relacional marcado por su tiempo, sus lugares y sus tramas”.8 

La correspondencia epistolar no solo transmite 
información literal, sino que también refleja una relación 
interpersonal basada en la interpretación compartida y la 
construcción colectiva del significado. Melgar Bao señaló 
que la correspondencia “nos ha permitido explorar la manera 
en que se fueron modelando los contornos de una 
intersubjetividad signada entre el campo intelectual y el 
político al ritmo sostenido de sus intercambios”. Por otro 
lado, Heliodoro Valle (1945), escritor hondureño, afirmó al 
respecto: “Es la carta uno de los mejores documentos que el 
historiador puede tener a la mano para tomar el pulso de una 
sensibilidad o de una época. Sobre todo aquella que no tuvo 
la intención de no ser publicada”.9 

Considerando que la carta constituye un medio de 
comunicación interpersonal, la figura del remitente puede 
adoptar diversas modalidades en función del destinatario. La 
naturaleza del vínculo con el destinatario condiciona los 
registros discursivos, las formas de enunciación y los niveles 
de intimidad presentes en la escritura epistolar. En este 
sentido la carta es:

[…] el producto de una colaboración, impensable sin el 
destinatario, todo epistolario implica pluralidad de 
perspectivas, aun quedándonos en el dominio de escritura 
subjetiva. Todo hombre/mujer contiene en sí múltiples 
facetas. Estas se revelan en su correspondencia, que a veces 
no parece ser el producto de la misma mano.10 

La correspondencia sostenida por el escritor hondureño 
Heliodoro Valle con los intelectuales peruanos Raúl Porras 
Barrenechea, José Carlos Mariátegui y Angélica Palma, y las 

fórmulas utilizadas para dirigirse a ellos, pone de manifiesto 
su tipo de relación —“Mi distinguida amiga” (Palma), “Muy 
estimado compañero” (Mariátegui) y “Querido Porritas” 
(Porras Barrenechea).11

En el intercambio de cartas se genera un vínculo entre 
los involucrados. En este sentido, en estos aparece el carácter 
de confidencialidad, entendiendo que las cartas son enviadas 
generalmente en relación a un remitente y un destinatario y 
no tienen el fin de ser públicas:

La secretaria o confidencia están cargadas de 
emocionalidad y pueden ser correspondidas con lealtad del 
silencio, el consuelo, o el consejo. Sin embargo, a veces, al 
irrumpir la infidencia en el espacio público quiebra las 
relaciones de confianza e, incluso, genera daño moral, 
político o de imagen.12

El grado más extremo de confidencialidad se manifiesta 
en las cartas clandestinas, cuyo contenido y circulación 
respondían a condiciones de represión política y vigilancia. 
Ricardo Melgar Bao ha abordado esta problemática en el 
caso de Haya de la Torre. Un ejemplo lo constituye el empleo 
de lenguaje esópico y técnicas de ocultamiento en la 
correspondencia entre Haya y el Comité Aprista, en la que 
“usaban tinta invisible y el mensaje era mecanografiado en el 
forro de un saco que portaba un propio”.13

El intercambio de cartas forma el tejido de una red a 
través de la comunicación reiterativa. La conformación de 
dichas redes responde a múltiples contextos históricos y 
sociopolíticos. El exilio es uno de los temas más estudiados 
por Melgar Bao. En su importante libro Redes e imaginario 
del exilio en México y América Latina: 1934-1940 (2018) 
mencionó que su “estudio revela una compleja urdimbre de 
mediaciones e interacciones políticas e intelectuales, con sus 
correspondientes flujos, intercambios, acuerdos, disonancias 
y antagonismos, que trascienden el escenario mexicano y 
aún el peruano”.14 

Por otro lado, existen escenarios clave y eventos 
internacionales que propiciaron la confluencia de diversos 



30

intelectuales, favoreciendo la formación de redes intelectuales 
transfronterizas. Un ejemplo significativo de ello fue el Primer 
Congreso Internacional de Estudiantes, realizado en 1921 en 
la ciudad de México. Según Pacheco Calvo (1931), “los éxitos 
de las juventudes argentinas anunciaban una nueva era de 
orientación estudiantil. El momento era propicio para intentar 
una unión continental”.15 En dicho evento, participaron 
Heliodoro Valle como delegado de Centroamérica y 
secretario del Congreso, mientras que Porras Barrenechea 
integró la delegación peruana en calidad de uno de los 
vicepresidentes (Pacheco Calvo, p. 186). En este contexto, el 
congreso puede considerarse no solo un hito para el 
movimiento estudiantil latinoamericano, sino también un 
momento relevante para la historia intelectual, debido a las 
redes de colaboración que se gestaron a partir de él:

Raúl Porras Barrenechea (Pisco, 1897 - Lima, 1960) y Rafael Heliodoro Valle (Tegucigalpa, 1891 – México, D. F., 1959). 
Fuentes: Archivo Fotográfico del Instituto Raúl Porras Barrenechea y Fondo Rafael Heliodoro Valle.

[…] 1921 sería un año crucial en el que Valle comienza 
a consolidar sus vínculos con el Perú. Y a Porras le co-
rrespondería un papel fundamental. Y sería el propio 
Porras quien medió para que el gobierno peruano invi-
tara al hondureño a Lima para las celebraciones de la 
Batalla de Ayacucho (1924), todavía durante el oncenio 
de Leguía.16 

En su investigación, Melgar Bao introdujo un concepto 
trabajado en el contexto de la Sociedad de Naciones, la 
cooperación intelectual: 

Una idea y práctica de época los aproximó: la 
cooperación intelectual, la cual había sido convertida en 
discurso ideológico tanto por la Sociedad de Naciones como 



31

por la Unión Panamericana. La cooperación intelectual cobró 
presencia en las prácticas de la nueva generación vía el 
intercambio celebrado entre instituciones universitarias, los 
editores de revistas culturales y entre corresponsales. La 
correspondencia cruzada entre Porras y Valle muestra un 
ejemplo prístino de esta última práctica cultural.17  

Esta práctica se materializó en el sostenimiento de 
vínculos epistolares, intercambios institucionales y 
colaboración editorial entre actores de diversos contextos 
nacionales. En esta línea, Melgar Bao examinó con detalle 
dicha dinámica en su estudio Raúl Porras Barrenechea y 
Rafael Heliodoro Valle donde analiza las misivas encontradas 
en el Archivo Rafael Heliodoro Valle de la Biblioteca Nacional 
de México. Este texto se estructura en dos partes: un estudio 
introductorio que contextualiza las trayectorias, vínculos 
entre ambos intelectuales y un análisis de la correspondencia 
entre estos personajes, seguido por el epistolario Porras-
Heliodoro Valle.

El vínculo entre Porras y Heliodoro Valle se remonta al 
mencionado congreso estudiantil en México (1921), espacio 
donde ambos coincidieron como representantes de sus 
respectivas delegaciones. A partir de este encuentro se formó 
la amistad. Una de las manifestaciones más constantes de 
esta relación fue el intercambio de capital letrado —revistas, 
libros y documentos— que, como intelectuales, ambos 
consideraban instrumentos fundamentales para su trabajo. 
Melgar Bao (2020) afirmó que “la carta debe ser mirada como 
un vehículo de articulación con otros productos de la tradición 
letrada unos más apreciados o relevantes que otros”.18 

Así lo evidencia la primera carta enviada por Porras 
Barrenechea a Valle, donde le pide una copia de todas las 
resoluciones del Congreso lo más pronto posible.19 Además, 
se favoreció la recuperación de temas compartidos entre ellos. 
Por ejemplo, debido al contacto epistolar con Valle, Melgar 
Bao afirma: “Porras, gracias a la comunicación epistolar con 
Valle, recuperó el punto de vinculación de Francisco Morazán 
y el Perú”.20 Heliodoro Valle manifestó un sostenido interés en 
rastrear la presencia de Morazán en el Perú, en el marco de las 
conmemoraciones por el Centenario de la Independencia 

Centroamericana, pues, debido a diversas circunstancias, no 
pudo viajar personalmente a Perú, lo que acentuó la 
importancia del intercambio epistolar con Porras Barrenechea, 
que le proporcionó información valiosa para continuar su 
investigación desde la distancia. En este sentido, la 
correspondencia entre Porras Barrenechea y Heliodoro Valle 
constituye un ejemplo de esta red intelectual y cooperación 
intelectual, no solo por el contenido de sus intercambios, sino 
por la confianza, la afinidad intelectual y el proyecto común de 
afirmación latinoamericana que las animaba.

Por último, volviendo al “nosotros” en las cartas, es 
pertinente incorporar un concepto en la correspondencia de 
los intelectuales: la autobiografía colectiva. Como señala 
Melgar Bao, “la polifonía epistolar nos remite de manera 
explícita o interlíneas a un momento o circunstancia del 
nosotros”.21 La correspondencia entre escritores y pensadores 
de la época revela cómo se tejían redes de colaboración, 
debate y construcción de pensamiento. Melgar Bao retoma 
esta noción a partir del trabajo de Francisco Díaz de Castro:

El conjunto de los epistolarios recuperados va 
formando una especie de autobiografía colectiva a la que 
todos aportan perfiles y perspectivas complementarias y que 
permite recuperar, como nuevas piezas del rompecabezas de 
la historia, datos suficientes para añadir valor y relevancia a 
un fenómeno muy amplio.22 

El historiador y antropólogo Melgar Bao, en lugar de 
abordar el conjunto de una generación intelectual, opta, esta 
vez, por centrar su análisis en el estudio de la relación 
epistolar entre Porras Barrenechea y Heliodoro Valle. Sin 
embargo, el proyecto de una autobiografía colectiva adquirirá  
forma solo en una obra póstuma: Diccionario biográfico del 
movimiento obrero y popular peruano (1848-1959). Este 
proyecto se elaboraría, según Melgar Bao, “siguiendo un 
canon parecido al que formuló Jean Maitron para el caso 
francés y que movilizó a casi medio millar de historiadores 
franceses que elaboraron 103 mil notas biográficas o 
microbiografías”.23   

  



32

NOTAS 

1. Castillo, 2002, pp. 15-16.

2. Guillén, 1997, p. 83.

3. Castillo, 2002, pp. 15.

4. Melgar Bao, 2018, p. 16.

5. Melgar Bao, 2014, p. 2.

6. Melgar Bao, 2020, p. 24.

7. Melgar Bao, 2020.

8. Melgar Bao, 2020, p. 26.

9. Citado en Melgar Bao, 2020, 
p. 24-25.

10. Ciplijauskaité, 1998, p. 64.

11. Las fórmulas fueron extraídas de: 
Angelica Palma (Heliodoro,1927), 
José Carlos Mariátegui (Heliodoro, 
1928) y Raúl Porras (Heliodoro, 1922).

12. Melgar Bao, 2020, p. 25.

13. Melgar Bao, 2018, p. 98.

14. Melgar Bao, 2018, p.17.

15. Pacheco, 1931, p. 184.

16. Gonzales, 2024, p. 84.

17. Melgar Bao, 2020, p. 22.

18. Melgar Bao, 2020, p. 28.

19 Melgar Bao, 2020, p. 53.

20. Melgar, 2020, p. 38.

21. Melgar Bao, 2020, p. 31.

22. Diaz de Castro, 1998, pp. 13-12.

23. Ayala, 2021, p. 74. 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Ayala, José Luis (2021). ¿Existe 
América Latina? ¿Y las demás culturas 
y lenguas? Entrevista a Ricardo 
Melgar Bao. Pacarina del Sur, año 12, 
nro. 46–47, pp. 60-74 https://
lapacarinadelsur.com/2025/02/01/
numero-46-47/

Castillo Gómez, Antonio (2002). 
Presentación: ¡gran invención, 
precioso hallazgo! Castillo Gómez y 
Sáez (editores), La correspondencia 
en la historia: Modelos y prácticas de 
escritura epistolar, volumen 1. 
Madrid: Calambur Editorial, 
pp. 13-16.

Ciplijauskaité, Biruté (1998). 
La construcción del yo y la historia en 
los epistolarios. Monteagudo. Revista 
de Literatura Española, 
Hispanoamericana y Teoría de la 
Literatura, tercera época, nro. 3, pp. 
61–72. https://revistas.um.es/
monteagudo/article/view/77111

Díaz de Castro, Francisco. J. (1998). 
La autobiografía del 27: los 
epistolarios. Monteagudo. Revista de 
Literatura Española, 
Hispanoamericana y Teoría de la 
Literatura, tercera época, nro. 3, pp. 
13–36. https://revistas.um.es/
monteagudo/article/view/77081

Gonzales Alvarado, Osmar (2024). 
Rafael Heliodoro Valle y su 
correspondencia con intelectuales 
peruanos. Tradición, Segunda época, 
nro. 24, pp. 76-96. https://revistas.
urp.edu.pe/index.php/Tradicion/
article/view/7127

Guillén, Claudio (1997). El pacto 
epistolar: las cartas como ficciones. 
Revista de Occidente, nro. 197. 
Madrid: Fundación Ortega y Gasset, 
pp.76-98.

Heliodoro Valle, Rafael (27 de abril de 
1927). [Carta a Angélica Palma]. PE 
AGN 06.2-G3-CO-AP-1-3-908 (Caj. 
03). Lima: Archivo Nacional de la 
Nación. https://fondosdocumentales.
agn.gob.pe/index.php/carta-
1563;isad?sf_culture=nl

Heliodoro Valle, Rafael (8 de 
noviembre de 1928). [Carta a José 
Carlos Mariátegui]. Correspondencia 
recibida. Lima: Archivo José Carlos 
Mariátegui. https://archivo.
mariategui.org/index.php/carta-de-
rafael-heliodoro-valle-8-11-1928

Melgar Bao, Ricardo (2020). Raúl 
Porras Barrenechea y Rafael 
Heliodoro Valle: Un ejemplo de 
cooperación intelectual (1921–1959). 
Lima: Fondo Editorial de la 
Universidad Nacional de Educación 
Enrique Guzmán y Valle – Editora y 
Librería jurídica Grijley. 

Melgar Bao, Ricardo (2018). Redes e 
imaginario del exilio en México y 
América Latina: 1934-1940. México, 
D. F.: Universidad Nacional Autónoma 
de México. 

Melgar Bao, Ricardo(enero-marzo de 
2014). El epistolario como vehículo 
de comunicación y cultura: México 
en las cartas de José Carlos 
Mariátegui. Pacarina del Sur 
[En línea], año 5, nro. 18. 

Pacheco Calvo, Ciriaco (diciembre de 
1931). El Primer Congreso 
internacional de estudiantes 
celebrado en México en 1921. Revista 
de la Universidad de México, tomo 3, 
nro. 14. México, D. F.: Imprenta 
Mundial – Miravalle, 13,  pp. 184-192. 
https://www.revistadelauniversidad.
mx/articles/67f135b3-4cc5-493f-9f90-
e664e49eb824/el-primer-congreso-
internacional-de-estudiantes-
celebrado-en-mexico-en-1921



33

INTRODUCCIÓN

El presente escrito aborda las propuestas esenciales 
desarrolladas por Ricardo Melgar Bao sobre el fenómeno del 
exilio latinoamericano, siendo el eje central del análisis la 
obra Redes e imaginario del exilio en México y América 
Latina (1934-1940), donde el autor comprende el exilio de 
los militantes de la Alianza Popular Revolucionaria Americana 
(APRA) en México, como un proceso dinámico de 
reorganización ideológica, cultural y militante. 

De esta forma, el exilio dio lugar a la formación de 
redes transfronterizas de carácter político e intelectual, las 
cuales articularon nuevas formas de acción y pensamiento en 
América latina. Desde esta perspectiva, el fenómeno del 
exilio se entiende como un espacio de redefiniciones 
simbólicas e identitarias, en el que las comunidades de 
exiliados reimaginaron sus proyectos revolucionarios.

De este modo, el propósito de este escrito es 
aproximarnos a la propuesta de Melgar Bao respecto a la 
conformación de estas redes y de los imaginarios colectivos 
que acompañaron al exilio latinoamericano entre 1936 y 
1940, así como comprender los procesos de reorganización 
política e intelectual que emergieron de la experiencia 
transfronteriza de los militantes apristas.

EL ESCENARIO POLÍTICO EN PERÚ Y MÉXICO

El proceso de exilio en la década de 1930 se inscribe 
en un contexto histórico caracterizado por el colapso de la 
economía capitalista desde Estados Unidos, así como el 
ascenso de regímenes autoritarios en la región. Al mismo 
tiempo, la crisis abrió paso a nuevas formas de hacer política, 
posibilitando el auge de los partidos políticos de masas, y la 
proliferación de redes políticas de carácter internacional 
como el mismo APRA y el Comunismo.

En el Perú, tras el final de la dictadura de Augusto B. 
Leguía en 1930, el general Sánchez Cerro asumió el poder en 
medio de una crisis generalizada. Junto a él, otro actor 

UNA APROXIMACIÓN A REDES E 
IMAGINARIOS DEL EXILIO EN MÉXICO 
Y AMÉRICA LATINA, 1934-1940 

Oscar Ted Barrios 
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

apareció en el escenario político peruano, el Partido Aprista 
Peruano, representado principalmente por su líder y fundador 
Víctor Raúl Haya de la Torre. El APRA se presentó como una 
alternativa continental al comunismo y a la oligarquía. 
Inspirado en las ideas de la revolución mexicana, su 
popularidad entre obreros y clases medias despertó la 
hostilidad del Estado, el cual rápidamente lo proscribió y 
reprimió. La Revolución de Trujillo en 1932 y el asesinato del 
presidente Sánchez Cerro por un militante del partido aprista 
en 1933 agravaron la situación política, la cual continuó en el 
gobierno sucesor del general Oscar Benavides, quien 
impulso la persecución, encarcelamiento y expulsión del país 
de los militantes apristas.

En contraste, México pos revolucionario, bajo el mando 
del presidente Lázaro Cárdenas (1934–1940), se convirtió en 
un polo de atracción para exiliados latinoamericanos. Su 
gobierno caracterizado por enfatizar un nacionalismo que le 
hiciera frente al imperialismo norteamericano, impulsó una 
política de asilo, entre los que destacaron aquellos 
desterrados de la España de Francisco Franco, así como los 
militantes apristas peruanos expulsados por el presidente 
Benavides. De este modo, el exilio aprista debe entenderse 
como un fenómeno inscrito en un escenario internacional en 
crisis, donde la represión en el Perú se articuló con la apertura 
internacional en México, posibilitando la formación de redes 
político-intelectuales transfronterizas que sobrevivieron a la 
persecución y ayudaron a forjar un imaginario militante.

LAS REDES Y EL IMAGINARIO DEL EXILIO 

Las redes, según Melgar Bao, debe entenderse como 
la comunicación reiterada que existe entre pares, horizontal o 
jerarquizada, la cual propicia compromisos, intercambios 
epistolares y de bienes, así como viajes, encuentros y 
prácticas concertadas, pero además estas no deben 
interpretarse únicamente como conexiones funcionales entre 
personas o grupos, sino como vínculos político-intelectuales 
de resistencia, producción política-intelectual y solidaridad 
transfronteriza. Estas redes estuvieron configuradas por 
militantes, a través del partido, las publicaciones periódicas 



34

como las revistas, boletines y panfletos, así como las 
universidades y los espacios de discusión literaria. Es así que, 
ciudades como Santiago de Chile, Buenos Aires, pero sobre 
todo Ciudad de México entre 1936 y 1940, se convirtieron en 
escenarios que posibilitaron la formación y reorganización de 
proyectos políticos.

Por otro lado, Melgar Bao incorpora la noción de 
imaginario del exilio, siendo estas construcciones simbólicas 
colectivas que dotan de sentido a la experiencia del 
destierro. Estas narrativas reconfiguran y resignifican el 
pasado, proyectando un horizonte de retorno. En el caso 
aprista, por ejemplo, se construyó un imaginario heroico del 
militante perseguido, donde la cárcel, el martirologio y la 
figura del compañero caído eran exaltados como pruebas 
de compromiso. La frase “¡en el dolor, hermano!” —como 
bien señala Melgar Bao1— evidencia el uso consciente del 
pathos político como recurso de cohesión emocional y en 
favor de la organización. 

Como menciona el autor: 

Para Haya de la Torre la actividad principal de los comi-
tés apristas en el extranjero debería centrarse en la 
propaganda coordinada sobre la resistencia heroica de 
los apristas que combatían al régimen de Benavides en 
el Perú: No dejen ustedes de trabajar, pero de modo 
que se sienta… ¿no pueden hacer algo más? Comuní-
quense con los otros comités. hagan algo grande. 
Todo nos favorece. Impriman, impriman, pidan ayuda, 
hagan colectas y demuestren que gastan estrictamente 
en propaganda. Inunden esto de folletos, de hojas, 
sólo eso nos falta. Imprenta.2

Es así que, el exilio se revela no solo como una 
experiencia individual del destierro. Es, sobre todo, un 
campo de producción política y simbólica con alcance 
transfronterizo.

El exilio aprista en México no puede comprenderse sin 
atender a los complejos procesos de politización, persecución 
y reconfiguración internacional que marcaron al APRA desde 

su fundación. Como plantea Melgar Bao, el exilio debe ser 
abordado no solo desde su dimensión trágica —el destierro, 
la persecución, la pérdida—, sino también como un espacio 
de producción simbólica, articulación política y consolidación 
de redes internacionales. En este sentido, la experiencia 
aprista en México de la década de 1930 ofrece un ejemplo 
paradigmático de cómo un proyecto político reprimido 
internamente logró reconstruirse y sostenerse desde el 
exterior mediante estrategias discursivas y organizativas que 
tejieron un denso entramado regional.

La presencia de exiliados en México se remonta a la 
década de 1920, con Víctor Raúl Haya de la Torre como 
principal figura. Esta primera estancia marcó un antecedente 
fundamental en la construcción de vínculos intelectuales y 
políticos con círculos mexicanos, particularmente a través de 
publicaciones, conferencias y correspondencias que 
continuarían incluso después de su retorno al Perú. Como 
subraya Melgar Bao, la lógica del exilio aprista no fue 
solamente una huida del autoritarismo, sino también un 
esfuerzo deliberado por mantener vivas las redes ideológicas, 
afectivas y organizativas a través de la palabra escrita y los 
medios de comunicación política.

El retorno al Perú de algunos exiliados tras la caída de 
Leguía en 1930 no significó el fin de estos vínculos. Por el 
contrario, figuras como Haya de la Torre o Carlos Manuel Cox 
continuaron cultivando sus redes en México a través de 
medios impresos como las revistas Crisol y Futuro, 
proyectando una imagen de continuidad revolucionaria. Este 
fenómeno refuerza la tesis de Melgar sobre la persistencia de 
las redes del exilio más allá del desplazamiento físico: el 
exilio se convierte así en un “escenario político 
transfronterizo”,3 una condición que no depende 
exclusivamente de la territorialidad.

La crisis interna en Perú tras el crack económico de 
1929 y el ascenso de Sánchez Cerro, marcaron un nuevo 
momento de radicalización. La ruptura de relaciones 
diplomáticas entre Perú y México el 11 de mayo de 1932, 
luego de que el gobierno peruano acusara a la diplomacia 
mexicana de proteger a Haya de la Torre, evidencia la 



35

proyección internacional de la lucha política interna peruana. 
Sánchez Cerro confundió las simpatías personales de algunos 
diplomáticos mexicanos con una política oficial de protección, 
lo que revela, como afirma Melgar, cómo las dinámicas del 
exilio afectaban incluso la política exterior de los Estados. 
Esta situación fue un preludio del carácter “transfronterizo” 
que alcanzaría el conflicto entre el APRA y el régimen peruano.

Tras el asesinato de Sánchez Cerro en 1933 a manos de 
un militante aprista, se instauró el gobierno de Óscar R. 

Benavides, quien adoptó una política inicialmente ambigua 
hacia el aprismo. Aunque decretó una ley de amnistía en 
agosto de ese año, persistieron medidas represivas como la 
ley de emergencia y el cierre de locales partidarios en 1934. 
En el plano internacional, Benavides se esforzó por 
recomponer los lazos diplomáticos con México, logrando 
restablecer relaciones a mediados de 1933. Sin embargo, 
estas relaciones estuvieron permanentemente tensionadas 
por la presencia de los exiliados apristas, que se expresaba 
activamente en la prensa y la radio.

Ricardo Melgar Bao. Década de 1970. Fuente: Archivo familiar Melgar Tísoc



36

La llegada de Lázaro Cárdenas al poder en México en 
1934 representó un punto de inflexión para el exilio 
latinoamericano en general y el aprista en particular. El 
cardenismo se caracterizó por su defensa de los perseguidos 
políticos, lo cual fue seguido con atención desde las filas 
apristas. Medios como la revista Agencia Columbus difundían 
sus acciones y discursos, alimentando la esperanza de un 
espacio de acogida y articulación ideológica. La postura 
ambivalente de Cárdenas, a quien Melgar Bao caracteriza 
como políticamente receptivo, pero diplomáticamente 
prudente, permitió el desarrollo de una doble estrategia del 
aprismo en el exilio: una diplomática, orientada a la denuncia 
y la interlocución internacional; y otra simbólica, centrada en 
la construcción de un imaginario de heroicidad, sacrificio y 
lealtad de los militantes.

Simultáneamente, el APRA enfrentaba desafíos 
internos. A pesar de los llamados del Partido Comunista 
Peruano a conformar un frente único de lucha, el aprismo se 
mantuvo en reserva a este tipo de alianzas. En su lugar, 
desplegó una estrategia de propaganda que aprovechó los 
medios de comunicación desde México, para visibilizar la 
represión y sostener su legitimidad. Esta estrategia se 
extendió a otros países que acogían a sus militantes, como 
Uruguay, Cuba, Argentina y, sobre todo, Chile, donde la 
figura de Luis Alberto Sánchez resultó clave. Desde 1935, 
con el inicio de una nueva etapa de persecución y 
clandestinidad, se intensificó el trabajo de reconstrucción de 
redes en el exilio. Luis Alberto Sánchez y Haya de la Torre, 
desde Santiago, redoblaron esfuerzos para revitalizar los 
vínculos con intelectuales y militantes en México, generando 
un nuevo impulso a la solidaridad latinoamericana. 

En conclusión, el exilio aprista en México en la década 
de los años 30 del siglo XX muestra cómo un movimiento 
político perseguido —el APRA— supo transformar la 
persecución en oportunidad. A través de las redes 
transfronterizas, la propaganda internacional y una nueva 
simbología, el aprismo logró mantenerse, y proyectarse 
internacionalmente. La propuesta de Melgar Bao, al poner 
en el centro las redes y los imaginarios del exilio, permite 
comprender este proceso no como una simple consecuencia 

del autoritarismo, sino como un campo activo de lucha, 
memoria y reorganización política en Latinoamérica. 

REFLEXIONES FINALES

Redes e imaginarios del exilio nos permite entender el 
exilio como proceso de producción, de rearticulación, de mi-
litancias políticas y de construcción de una memoria heroica. 
Ante ello, se nos presenta el concepto de imaginario del exi-
lio construido a partir del caso aprista, convirtiendo las expe-
riencias de persecución, encarcelamiento y destierro en pila-
res de una identidad política. 

El exilio aprista constituyó un proceso transfronterizo 
de reorganización, mediante el cual sus miembros articularon 
redes militantes en América Latina, siendo México el escena-
rio principal donde sostuvieron la acción política y la proyec-
ción simbólica. México se posicionó como un centro de aco-
gida de perseguidos gracias a la política de asilo del 
presidente Lázaro Cárdenas, convirtiéndose en un verdadero 
centro de reorganización y proyección continental. Allí se 
consolidaron redes, se rearticularon liderazgos y se reforzó la 
dimensión simbólica del movimiento. En suma, el enfoque 
de Melgar Bao nos invita a reconocer que el exilio aprista en 
México fue un proceso fértil de rearticulación política.



37

NOTAS

1. Melgar, 2018, p. 30.

2. Melgar, 2018, p. 163.

3. Melgar, 2018, p. 177.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Araos, Francisco (2018). Navegando 
en aguas abiertas: tensiones y 
agentes en la conservación marina en 
la Patagonia chilena. Revista De 
Estudios Sociales, nro. 64, pp. 27-41. 
https://doi.org/10.7440/
res64.2018.03

García Bryce, Iñigo (2024). Haya de la 
Torre y la búsqueda del poder. 
Lima: Taurus.

Melgar Bao, Ricardo (2018). Redes e 
imaginario del exilio en México y 
América Latina: 1934-1940. 
Universidad Nacional Autónoma de 
México, Centro de Investigaciones 
sobre América Latina y el Caribe.



38EL PSICÓLOGO WALTER BLUMENFELD 
COMO EXILIADO DEL NAZISMO: UN 
ANÁLISIS EN BASE A LOS POSTULADOS 
DEL EXILIO DE RICARDO MELGAR BAO

Cuando Adolph Hitler llegó al poder en Alemania gracias a 
los nacionalsocialistas, se pusieron en práctica un conjunto 
de acciones radicales antisemitas que producían maltratos, 
discriminación y su eliminación. Esto, afectó a los empresarios, 
comerciantes, profesionales y profesores universitarios. En 
relación a estos últimos, el 7 de abril de 1933 se emitió la Ley 
del Restablecimiento del Servicio Civil, que indicaba que 
todas las personas que no tuviesen un origen ario debían ser 
retirados de sus actividades en el Estado o ser enviados al 
retiro forzoso. La norma afectó a muchos académicos de 
todas las ciencias. Se vieron obligados a dejar sus puestos en 
las universidades y padecer las normas discriminatorias.1 
Estos académicos pasaron diferentes problemas y barreras 
para lograr acceder a una nueva posición de trabajo en algún 
país extranjero; otros no lo lograron, y fueron asesinados o se 
suicidaron. Entre los académicos judíos que pasaron por 
estas peripecias está Walter Blumenfeld.2 El presente texto 
analiza brevemente las características de la condición de 
exiliado de Blumenfeld en base a los planteamientos de 
Ricardo Melgar Bao sobre el exilio.3

WALTER BLUMENFELD

Walter Blumenfeld pertenece también a la generación 
de los denominados pioneros de la psicología latinoamericana, 
que comprende tanto a locales como a extranjeros.4 Estos 
pioneros hicieron que la psicología se convierta en una 
ciencia en constante desarrollo, basada en metodología 
sólida y científica; además de desarrollar escuela que fue 
continuada por diferentes investigadores.5 

El Prof. Dr. Walter Blumenfeld Meyer fue ingeniero, 
psicotécnico, filósofo, educador y psicólogo. Nació el 12 de 
julio de 1882 en Neuruppin (Alemania). Realizó estudios de 
Ingeniería Eléctrica en el Technishe Hochschule de 
Charlttenburg en donde obtuvo el diploma de Ingeniero 
Electricista en 1905. En 1908, ingresó a la Facultad de 
Filosofía de la Universidad de Berlín, donde obtuvo el grado 
de Doctor en Filosofía (1913) luego de sustentar la tesis 
titulada “Untersu chungen uber die sheinbare grosse im 
sehraume”. Durante su estancia en Berlín, Blumenfeld tiene 

Tomás Caycho-Rodríguez
Psicólogo, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

como maestros a destacadas figuras de la filosofía y psicología 
de su tiempo como, Ernst Cassier (1874-1945), Goerg Simmel 
(1858-1918), Theodor Ziehen (1862-1950), así como a Carl 
Stumpf (1848-1936). También conoce y colabora con 
Wertheimer, Köhler, Koffka y Lewin, los iniciadores de la 
“Gestalt theorie” o Psicología de la Forma. Gran parte del 
trabajo experimental de Blumenfeld se circunscribe en esta 
corriente psicológica. 

Dr. Walter Blumenfeld (1882-1967)



39

Blumenfeld fue profesor en la Techniche Hochschule 
de Dresde, ahí tuvo a cargo los cursos de Psicología Pura y 
Aplicada, Psicología del Pensamiento y Corrientes Actuales 
de la Psicología. Los últimos años de Blumenfeld y su familia 
en Alemania fueron duros debido a la hostilidad hacia su 
persona por su condición de judío. Esta fue una época en la 
cual todo el esplendor académico de la Alemania de antaño 
se envolvió bajo las sombras de las políticas antisemitas del 
gobierno nazi. Debido a esto Blumenfeld se trasladó a Suiza 
en busca de un mejor porvenir. Es aquí donde recibe la oferta 
para trabajar en la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos (UNMSM). 

Blumenfeld llegó al Perú el 12 de agosto de 1935 a los 
53 años y en plena madurez intelectual. La UNMSM contrató 
a Blumenfeld para hacerse cargo de los cursos de Psicología 
Experimental en la Facultad de Letras y Ciencias y dirigir el 
Instituto de Psicología y Psicotecnia. Por su trabajo académico 
y de investigación el maestro alemán, nacionalizado peruano, 
recibió diferentes reconocimientos. En 1960 la UNMSM le dio 
el título de “Catedrático Honorario” y en 1962, la Facultad de 
Ciencia le tributó un merecido y efusivo homenaje. Asimismo, 
en 1966, se le otorgó las “Palmas Magisteriales” en el grado 
de Comendador. En los últimos años de su vida, Blumenfeld 
se centró en el estudio de temas propios de la filosofía.

El 23 de junio de 1967, mientras corregía las pruebas 
de la 4ta edición de su obra “Psicología del Aprendizaje”. 
Walter Blumenfeld falleció en su casa en el distrito de 
Miraflores. Sus restos fueron sepultados en el cementerio 
israelita del Callao.

PROBLEMAS DE BLUMENFELD COMO EXILIADO EN 
EL PERÚ 

De acuerdo a Melgar Bao,6 para los exiliados, la 
elección del país de refugio no siempre dependió de su 
voluntad, pues entraron en juego otros factores políticos, 
culturales, económicos, comunicativos y de transporte. En 
ese sentido, el Perú, era un país que Blumenfeld no conocía 
y cuyo idioma y cultura eran extrañas para él. A pesar de esto 

—como dijimos—, decidió aceptar la oferta de la UNMSM y 
enrumbó a este nuevo país. Es posible que Blumenfeld 
pensara que su estadía en el Perú sería corta, esperanzado en 
volver a Alemania cuando terminara el gobierno de Hitler; sin 
embargo, esto no sucedió y Blumenfeld permaneció en el 
Perú el resto de su vida.7 

Por otro lado, para Melgar Bao8 se debe tener presente 
que el país que recibe a los exiliados puede ser una sociedad 
abierta o cerrada, con mayores o menores posibilidades de 
ayuda y trabajo, además de presentar diferentes ideologías 
integracionistas o xenófobas. En este aspecto, los primeros 
años de Blumenfeld en el Perú fueron difíciles. Como se 
mencionó, el idioma español le era desconocido, aunque 
con el tiempo llegará a aprenderlo y a realizar sus 
publicaciones en español, tal como lo demuestran sus 
importantes libros “Introducción a la psicología experimental” 
(1946) y “Psicología del Aprendizaje” (1957), escritos y 
publicados en castellano. Además del idioma, las 
universidades peruanas tenían limitados recursos, bibliotecas 
desactualizadas, magros presupuestos e intervenidas por 
factores políticos. 

De igual forma, por aquellos años, en el Perú existía 
una atmósfera antisemita y simpatía por el fascismo y el 
nacionalsocialismo.9 En este contexto, Blumenfeld fue presa 
de ataques y postergaciones por parte de personalidades 
influyentes en la UNMSM.10 Un ejemplo de la influencia de 
ciertos académicos lo encontramos en la correspondencia 
entre Emilio Mira y López y Walter Blumenfeld. En una carta 
fechada el 4 de julio de 1941, Mira y López menciona 
respecto a una posible visita al Perú: “En Chile encontré al 
prof. de Medicina Legal de esa; también conozco al Dr. 
Bambarén; ambos querían que fuese ahí, para dar algunas 
conferencias, pero el principal obstáculo es el Prof. Honorio 
Delgado, que es fascista”. Blumenfeld responde la misiva 
con otra carta fechada el 24 de agosto de ese mismo año 
donde menciona: “Lo que me relata sobre su colega Honorio 
Delgado no me ha asombrado, pues yo conozco su actitud y 
me ha hecho también mucho daño. Ojalá que esta guerra 
acabe rápida y completamente con todas las especies de 
fascismo”11 (Ver tercera imagen).



40

Melgar Bao12 también menciona que, los vínculos 
sociales que los exiliados han ido formando tienen la 
particularidad de ser transfronterizos. El problema y reto de 
las redes era sostener o restaurar los lazos que articulan a los 
excluidos con los afines que quedaron en el país o en otros 
países. Al respecto, las referencias de Blumenfeld sobre la 
sociedad peruana, y en particular la comunidad psicológica, 
no son muy halagadoras. Blumenfeld menciona que en el 
Perú hay muy pocas personas que merezcan ser consideradas 
como psicólogos, así como la confesión de que siempre se 
ha sentido aislado en el Perú, donde no encuentra estímulos 
para realizar su trabajo científico.13

REFLEXIÓN FINAL

Como se mencionó, Blumenfeld se encontraba lejos 
de su Alemania natal, tanto desde el punto de vista geográfico 
como cultural. Además, como mencionan León & 
Kagelmann:14

Con el paso de los años, sin embargo, se observa en 
Blumenfeld un creciente pesimismo, resultado 
suponemos no solo de su permanente lucha contra las 
intrigas y luchas de poder (en su caso de supervivencia 
académica) sino también por el recuerdo de los injustos 
acontecimientos ocurridos en su país que lo privaron 
de su condición docente y que, en el plano familiar, 
ocasionaron la muerte de su hermano en un campo de 
concentración.

A pesar los problemas por su condición de exiliado, 
Blumenfeld contribuyó a la psicología peruana más de lo que 
ningún otro psicólogo peruano ha hecho desde entonces.

Carta del Dr. Walter Blumenfeld al Dr. Emilio Mira y López 
fechada el 24 de agosto de 1941



41

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Alarcón, Reynaldo (2006).   
La contribución de Walter Blumenfeld 
al desarrollo de la psicología en Perú. 
Revista de Historia de la Psicología, 
volumen 27, nro. 1. Madrid: Sociedad 
Española de Historia de la 
Psicología y Colegio de la 
Psicología de Madrid, pp. 79-93.

Ardila, Rubén (abril de 1970). 
Landmarks in the history of Latin 
American psychology. Journal of the 
History of the Behavioral Sciences, 
volumen 6, nro. 2. Evanston, Illinois: 
Universidad Northwestern, Editorial 
Board, pp. 140-146.

Blumenfeld, Walter (1946). 
Introducción a la psicología 
experimental. Lima: Antártica.

Blumenfeld, Walter (1957). Psicología 
del Aprendizaje. Lima: Universidad 
Nacional Mayor de 
San Marcos. 

Böhne, Edith & Motzkau-Valeton, 
Wolfgang (editores) (1992). Die 
Künste und die Wissenschaften im 
Exil 1933-1945. Berlín: Lambert 
Schneider.

Caycho, T. (2015). Evidencia para la 
inserción de Walter Blumenfeld en la 
categoría de pionero de la psicología. 
Revista de Psicología, volumen 5, nro. 
1. Arequipa: Facultad de Ciencias 
Económico Empresariales y Humana 
de la Universidad Católica San Pablo, 
pp. 69-84.

Cotler, Julio (1978). Clases, estado y 
nación en el Perú. Lima: Instituto de 
Estudios Peruanos

León Donayre, Ramón & Kučinar, 
Zdravko (2021). “Sí, tiene usted razón: 
Hay que admirarse de adónde nos ha 
arrojado el destino”: Walter 
Blumenfeld (Lima, Perú) y Arthur 
Liebert (Belgrado, Yugoslavia) en el 
exilio. Revista de Psicología, volumen 
11, nro. 2. Arequipa: Facultad de 
Ciencias Económico Empresariales y 
Humana de la Universidad Católica 
San Pablo, pp. 85-108.

León, Ramón & Kagelmann,         H. 
Jürgen. (2015). Estoy coleccionando 
ofertas de trabajo:    las cartas entre 
Walter Blumenfeld y Emilio Mira y 
López, dos exiliados europeos en 
América del Sur. En David Jauregui 
Camasca, Ramón León Donayre y 
Miguel Ángel Rodríguez Rea 
(editores). Homenaje a Reynaldo 
Alarcón. Lima: Editorial Universitaria, 
pp. 497-519. 

Melgar Bao, Ricardo. (2003). Redes e 
imaginario del exilio en México y 
América Latina: 1934-1940. Buenos 
Aires: LibrosEnRed. (Colección 
Insumisos Latinoamericanos).

Melgar Bao, Ricardo (2009). 
Los ciclos del exilio y del retorno en 
América Latina: una aproximación. 
Estudios Latinoamericanos, nro. 23, 
pp. 49-71.

Molinari Morales, Tirso (2006).    
El fascismo en el Perú. La Unión 
Revolucionaria 1931-1936. Lima: 
Universidad Nacional Mayor de 
San Marcos.

NOTAS

1. Böhne & Motzkau-Valeton, 1992. 

2. León Donayre & Kučinar, 2021. 

3. Melgar Bao, 2003 y 2009.

4. Caycho, 2015. 

5. Ardila, 1970.

6. 2003, 2009.

7. León Donayre, R. & Kučinar, 2021.

8. 2003 y 2009. 

9. Cotler, 1978; Molinari, 2006. 

10. Alarcón, 2006.

11. León & Kagelmann, 2015.

12. 2003, 2009.

13. León & Kagelmann, 2015.

14. 2015, p. 517. 



42RICARDO MELGAR BAO 
COMO INTÉRPRETE DE 
HAYA DE LA TORRE

Carlos Alberto Paredes 
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

En esta conferencia analizaremos las interpretaciones que 
Ricardo Melgar Bao ofrece sobre el pensamiento y el accionar 
político de Víctor Raúl Haya de la Torre en dos de sus obras: 
Haya de la Torre y Julio Antonio Mella en México (2013) y 
Víctor Raúl Haya de la Torre: giros discursivos y contiendas 
políticas (textos inéditos) (2014), esta última escrita en 
coautoría con el sociólogo Osmar Gonzales Alvarado. 
Además, con el objetivo de contrastar las lecturas de Melgar 
Bao con otras aproximaciones a la figura de Haya de la Torre, 
se incorpora el análisis de un tercer libro clave para el estudio 
del aprismo: ¡Usted fue aprista!: bases para una historia crítica 
del APRA (2009), del historiador Nelson Manrique Gálvez.

Según Melgar Bao, durante la década de 1920 y parte 
de la de 1930, el pensamiento y la actuación política de Haya 
de la Torre presentan tres componentes fundamentales: en 
primer lugar, una actitud ambivalente y un marcado 
pragmatismo político; en segundo lugar, el recurso a la 
violencia y la disciplina como instrumentos de acción; y 
finalmente, la búsqueda de una propuesta original para 
América Latina.

AMBIVALENCIA Y PRAGMATISMO POLÍTICO

Según Melgar Bao, la orientación de Víctor Raúl Haya 
de la Torre hacia la obtención de objetivos políticos por 
encima de principios doctrinarios coherentes lo condujo a 
adoptar posturas ambivalentes y una actitud marcadamente 
pragmática. Esta lógica de acción se manifestó en lo que el 
autor denomina “giros discursivos”, evidentes en el uso 
estratégico del doble discurso, la ausencia de una definición 
revolucionaria consistente y una postura ambigua frente a la 
revolución como horizonte político.

Durante un período en el que la idea de la revolución 
alcanzó altos niveles de popularidad, Víctor Raúl Haya de la 
Torre incurrió en el uso del doble discurso. Según Melgar 
Bao, esta bifurcación discursiva se manifestó especialmente 
durante la polémica en torno a Nicaragua, cuando el país 
centroamericano vivía la ocupación militar estadounidense 
(1926-1933) y la sublevación liderada por Augusto César 

Sandino. Haya de la Torre, por un lado, respaldaba la lucha 
armada de Sandino, y por otro, reconocía un proceso 
electoral impuesto por Estados Unidos. Esta estrategia no 
solo profundizó las divisiones existentes, sino que también 
evidenció la táctica ambivalente de Haya de la Torre, 
entendida como una jugada para asegurar victorias políticas 
en cualquier circunstancia.1 Tanto Melgar Bao como Nelson 
Manrique mencionan casos interesantes, como declaraciones 
falsas sobre iniciativas armadas en Nicaragua y Perú en pro 
de la lucha revolucionaria. Podría afirmarse que ambos 
ejemplos ilustrarían el uso deliberado de Haya de la Torre de 
la mentira política, combinada con prácticas de ocultamiento 
y olvido, para garantizar el éxito en el terreno político.

Otro caso que ejemplifica de manera clara el doble 
discurso en Haya de la Torre es la publicación tardía de El 
antiimperialismo y el APRA (1936). Tal como ha señalado un 
historiador crítico del aprismo, Nelson Manrique, este retraso 
no obedeció únicamente a cuestiones técnicas o editoriales, 
sino que reveló una desconexión significativa entre la 
dirigencia del movimiento y sus bases sociales. El contenido 
del texto —marcado por un tono abiertamente revolucionario 
y una propuesta de transformación radical del Estado 
mediante una alianza entre obreros, campesinos y clases 
medias— generó un horizonte de expectativas amplio, 
aunque finalmente frágil (y moderado) por el pragmatismo 
que caracterizaba al liderazgo de Haya.

Esta ambivalencia no solo expresó la distancia entre 
discurso e implementación, sino que también reforzó los 
mecanismos de control ideológico dentro del movimiento. 
Mientras se promovía una narrativa de cambio estructural, 
se aplicaban criterios moderados para limitar las 
interpretaciones y prácticas más radicales. En ese marco, la 
originalidad doctrinaria de Haya de la Torre no residía 
únicamente en sus formulaciones teóricas, sino también en 
su capacidad para sostener posiciones contradictorias sin 
quebrar su autoridad política. Según esta lectura de Nelson 
Manrique, la convivencia entre el impulso revolucionario y 
su progresiva moderación fue gestionada mediante un 
doble discurso que se consolidó como una herramienta 
central de su estilo de liderazgo.



43

Ricardo Melgar Bao y Nelson Manrique durante la presentación de una edición especial de la revista Pacarina del Sur. 
Museo José Carlos Mariátegui, 13 de diciembre de 2019. 

Los dos libros de Ricardo Melgar Bao analizados en 
esta ponencia permiten observar cómo el temor al ascenso 
del fascismo pudo haber influido en el distanciamiento 
progresivo del APRA respecto a las izquierdas revolucionarias. 
Aunque la ruptura no fue inmediata, se volvió cada vez más 
evidente al contrastar las prioridades ideológicas: mientras el 
aprismo centraba su discurso en la lucha antiimperialista, las 
izquierdas comunistas enfatizaban la lucha de clases.

Este alejamiento con la idea de lucha de clases no pasó 
desapercibido dentro del propio movimiento aprista, y fue 
objeto de crítica por parte de sectores con una orientación 
más claramente izquierdista. Melgar Bao (2013) profundiza 
en este punto al analizar la polémica surgida en la Célula 
Aprista en Francia en torno a la creación del Partido 
Nacionalista Libertador en Perú. Por su parte, Nelson 
Manrique (2009) aporta información clave sobre la 

radicalización del anticomunismo aprista tras la década de 
1920, proceso que evolucionó en paralelo con el creciente 
distanciamiento personal e ideológico de Haya de la Torre 
respecto a José Carlos Mariátegui.

USO DE LA VIOLENCIA Y DISCIPLINA

En cuanto al uso de la violencia y la disciplina dentro 
del aprismo, debe entenderse como un recurso que 
complementó el discurso policlasista, permitiendo controlar 
tanto la disidencia interna como las críticas externas. Este 
ejercicio de control no fue únicamente discursivo: se concretó 
mediante amenazas, actos de amedrentamiento y la acción 
organizada de grupos como la “bufalería aprista”, encargada 
de imponer disciplina en nombre del partido.



44

Desde esta perspectiva, lo que Melgar Bao destaca es 
que la violencia no fue un fenómeno marginal, sino una 
dimensión funcional del liderazgo de Haya de la Torre. Un 
caso ilustrativo es el de Julio Antonio Mella, quien recibió 
amenazas por parte de sectores apristas, reflejo de una 
intolerancia que también se proyectaba hacia otras izquierdas 
revolucionarias. Esta actitud coexistía con un discurso público 
que se presentaba como democrático y orientado a la 
integración continental, lo que evidencia una forma de doble 
discurso: uno de conciliación hacia el exterior, y otro de 
dureza hacia adentro y hacia quienes no compartían 
plenamente la línea oficial.

Además, este patrón de ambivalencia se manifestaba 
incluso en el plano personal. En sus cartas dirigidas a José 
Carlos Mariátegui, Haya utilizó un tono agresivo y despectivo, 
con afirmaciones que —como señala Melgar Bao (2013)— 
rozaban el insulto. Estas manifestaciones, lejos de ser 
incidentales, muestran una estrategia dual que combinaba 
una retórica revolucionaria —capaz de hablar de “exterminar 
el gamonalismo”— con prácticas concretas de exclusión, 
represión y disciplinamiento. Así, la violencia no se 
contradecía con el doble discurso, sino que era uno de sus 
pilares silenciosos.

Las labores disciplinarias no sólo se limitaron en utilizar 
la violencia para someter a los militantes, otra herramienta 
fue la educación. Aquella medida se hizo presente con las 
iniciativas educativas dirigidas por Haya: las universidades 
populares. Estas fueron entendidas como baluartes que 
buscaron masificar la educación superior y resquebrajar los 
claustros universitarios. Postulados que se entrelazaron con 
las ideas arielistas de sus maestros, miembros de la 
Generación del 900, pero que se distinguieron de las 
propuestas aristocráticas, académicas, culturales y 
regeneracionales del arielismo.

La disciplina partidaria iba de la mano con la coerción 
a posibles disidentes al partido. Según Melgar Bao (2013), 
Haya de la Torre buscó ejercer un código de honor para 
exaltar la disciplina, el compromiso pleno, la lealtad y el 
sacrificio aprista, bajo ello justificó las sanciones ejemplares a 

los infractores de dichas normas. En parte, las iniciativas de 
Haya obedecieron un fin correctivo y depurativo para las filas 
partidarias, pero ello también evidenció una vena autoritaria.

LA BÚSQUEDA DE ORIGINALIDAD

Haya de la Torre buscó darle una identidad propia a la 
revolución antiimperialista en contraposición al 
“desconocimiento” de la Comintern sobre la realidad 
latinoamericana. Por esa situación, el aprismo fue una 
propuesta alternativa, pero, aún bajo un lema revolucionario 
que no rompió con los objetivos comunistas, fue visto con 
sospechas por parte de otras organizaciones socialistas 
latinoamericanas.

Según Melgar Bao (2013), Haya de la Torre experimentó 
desencuentros crecientes con la Comintern, lo que lo llevó a 
explorar otras referencias ideológicas, entre ellas el 
nacionalismo del Kuomintang chino. Desde esta perspectiva, 
Haya impulsó la formación de un frente único asociado a un 
Estado nacionalista comprometido con la soberanía y el 
desarrollo, procurando incorporar diversas bases sociales. 
No obstante, estas propuestas generaron fuertes críticas 
desde las izquierdas latinoamericanas, que las vieron como 
una desviación respecto de las luchas socialistas y comunistas 
más ortodoxas, y en algunos casos como una vía que podría 
favorecer formas autoritarias de organización política.

Las ideas orientadas a “americanizar” la revolución 
constituyeron un elemento central en la búsqueda de una 
propuesta revolucionaria original por parte de Haya de la 
Torre. Sin embargo, dicho enfoque no fue completamente 
novedoso, ya que se inscribe dentro de una tradición previa, 
como la del arielismo. Lo innovador radicó en la manera en 
que Haya planteó esa “americanización”, inspirándose en 
propuestas nativistas —particularmente en los postulados 
del Kuomintang chino—, y tomando distancia tanto de una 
identidad hispano-centrista como de una reproducción 
mecánica del modelo revolucionario soviético.



45

Esta orientación se expresó, según Melgar Bao (2014), 
en la decisión de Haya de evitar el uso del término 
“comunista” en su proyecto político. Tal decisión respondía a 
una doble dimensión: ideológica, al marcar un distanciamiento 
con las izquierdas subordinadas a la Comintern; y táctica, al 
intentar proteger a las frágiles organizaciones obreras de 
posibles represiones, al tiempo que se buscaba favorecer sus 
luchas por la justicia social desde una vía autónoma.

CONCLUSIONES 

Ricardo Melgar Bao puede ser considerado uno de los 
intérpretes más rigurosos y críticos de la figura de Víctor Raúl 
Haya de la Torre. A través de un enfoque historiográfico 
apoyado en fuentes primarias —como las cartas— y una 
lectura atenta de su pensamiento político, en Haya de la 
Torre y Julio Antonio Mella en México (2013) y Víctor Raúl 
Haya de la Torre: giros discursivos y contiendas políticas 
(textos inéditos) (2014), Melgar reconstruye las tensiones 
ideológicas del líder aprista, evidenciando tanto sus aportes 
como sus contradicciones.

Gracias a estudios como los de Ricardo Melgar Bao, 
aspectos como la ambivalencia política, la vocación por 
imponer disciplina y la búsqueda de originalidad han sido 
destacados dentro de la historiografía sobre Víctor Raúl Haya 
de la Torre y el aprismo. Su trabajo aporta herramientas 
fundamentales para comprender la labor política de Haya 
entre las décadas de 1920 y 1930, especialmente a través de 
un uso riguroso y variado de fuentes documentales, entre las 
que destacan las epistolares.

En las obras de Melgar Bao también se advierte un 
esfuerzo por aproximarse a la figura de Haya desde una 
perspectiva más humana y crítica, alejada del relato 
hagiográfico que caracterizó gran parte de la historiografía 
militante. De modo similar, ¡Usted fue aprista! de Nelson 
Manrique ofrece claves importantes para comprender los 
rasgos ideológicos y personales del líder, aunque su enfoque 
se centra más en la evolución del partido que en un estudio 
biográfico o intelectual.

Ambos autores contribuyen a renovar la mirada sobre 
el aprismo, cuestionando las versiones oficialistas y 
explorando las tensiones internas del movimiento. En 
particular, el trabajo de Melgar Bao ha dejado una huella 
profunda en un campo todavía emergente en el Perú: la 
historia intelectual. Sus investigaciones no solo han sido 
rigurosas, sino que también han abierto nuevas rutas para el 
análisis político e ideológico. Por ello, su legado sigue siendo 
un referente indispensable, y todo indica que continuará 
generando aportes relevantes en los años venideros.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Manrique, Nelson (2009). ¡Usted fue 
aprista!: bases para una historia crítica 
del APRA. Lima: Fondo Editorial de la 
Pontificia Universidad Católica del 
Perú.

Melgar Bao, Ricardo (2013). Haya de 
la Torre y Julio Antonio Mella en 
México: El exilio y sus querellas, 
1928. Buenos Aires: Centro Cultural 
de la Cooperación Floreal Gorini. 

Melgar Bao, Ricardo & Gonzales, O. 
(2014). Víctor Raúl Haya de la Torre: 
Giros discursivos y contiendas 
políticas (textos inéditos). Centro 
Cultural de la Cooperación 
Floreal Gorini. 

NOTA

1. Melgar Bao, 2013.



46RICARDO MELGAR BAO Y 
LA BATALLA INTELECTUAL 
EN EL PERÚ

Juan Diego Herrera
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Ricardo Melgar Bao fue un antropólogo e historiador peruano 
interesado en el estudio de la historia intelectual y política 
del Perú y América Latina, sin el debido eco en la historiografía 
peruana a diferencia de la latinoamericana. Algo similar pasa con 
sus textos sobre el movimiento obrero. Hoy vamos a 
detenernos en la compilación de sus escritos publicados bajo 
el título de La batalla intelectual por el Perú (2023). Tras las 
visiones de Haya de la Torre, Mariátegui y Arguedas1 Ahí 
destaca su análisis a tres intelectuales peruanos de gran resonancia 
en América Latina, como José Carlos Mariátegui, Víctor Raúl 
Haya de la Torre y José María Arguedas. Fundamentalmente, 
estos estudios se concentran en las redes intelectuales, los 
proyectos culturales y la dimensión simbólica de los 
imaginarios políticos que entrelazan a los personajes 
mencionados. El autor acude a herramientas de análisis de 
redes establecidas para visualizar las conexiones entre los 
distintos actores. La revisión metódica y crítica del contenido 
de los textos, cartas y artículos le permite entender las ideas 
y comprender los debates suscitados.

No es extraño que Ricardo no se ocupara por definir el 
concepto de red intelectual, sino de observarlo 
etnográficamente a través de la fuerza de los lazos que se 
formaban entre los sujetos de su análisis, vinculados a una 
red intelectual. De allí que Ricardo pusiera especial atención 
a entender cómo las redes entre intelectuales se tejían a 
través de las relaciones personales sustentadas en la 
solidaridad (Pita, 2021, p. 214).

MARIÁTEGUI 

A diferencia de investigaciones en torno al papel 
intelectual de Mariátegui —como de Tauro,2 Beigel,3 González4 
y Goicochea5—, Melgar busca rastrear su obra intelectual y su 
proyecto político-cultural. Para esto se enfoca en tres 
periodos claves de Amauta. El primer abarca 1926, la 
etapa inicial de la revista. Nos muestra la red de intelectuales 
nacionales que estableció para dar representatividad a la 
revista. También Melgar atiende la búsqueda de Mariátegui 
por constituir un frente intelectual con distintos personajes; 
entre ellos Luis Eduardo Valcárcel (Cuzco), Alejandro Peralta 

(Puno), Miguel Ángel Urquieta (Arequipa), Ramiro Pérez 
Reinoso (Tacna), Antenor Orrego (La Libertad). De este modo, 
Amauta es interpretado como un nexo de relaciones entre 
Lima y provincias, y de Lima con el resto del mundo (Flores 
Galindo, 1980). 

El segundo periodo de Amauta inicia en 1928. Melgar 
Bao lo identifica como un momento de definición. Es 
cuando Mariátegui rompe con el Apra de Haya de la Torre, 
un hecho también estudiado por Galindo,6 Germaná7 y 
Aricó.8 En esta segunda fase de Amauta busca dar una 
mayor publicidad al proyecto político socialista de 
Mariátegui, el mismo que hoy puede ser revisado en 
Ideologia y política (1969). En esta etapa se reafirma el 
compromiso de Amauta con el marxismo frente a críticas o 
malentendidos, especialmente desde sectores que querían 
un socialismo sin lucha de clases ni análisis materialista. 
Mariátegui, en Amauta, defiende la idea de un marxismo 
creativo y no dogmático, adaptado a la realidad 
latinoamericana, en particular a la peruana, reconociendo la 
importancia del indígena como sujeto revolucionario. 

El tercer período corresponde a la desaparición de 
Amauta (1930). Este hecho llevó a Melgar Bao a abordar 
temas como la crisis económica, la censura de la publicación 

José Carlos Mariátegui y sus hijos (1929). Fuente: Archivo José Carlos Mariátegui



47

y el momento en que quedó bajo la dirección de Ricardo 
Martínez de la Torre tras el fallecimiento de Mariátegui, el 16 
de abril de 1930, hasta quedar finalmente aislada de las 
redes de vanguardia intelectual y política. Un cuarto estudio 
está dedicado a Labor, el complemento de Amauta. Un 
punto a destacar es que Melgar al referirse a Labor no cae en 
el error de etiquetarla únicamente como una tribuna para los 
obreros, sino también como un espacio para intelectuales y 
estudiantes comprometidos con la causa del proletariado. 
Una contribución importante en este sentido es el cuadro 
elaborado por Perla Jaimes Navarro, que muestra la 
correlación de los temas tratados en ambas revistas.9

HAYA DE LA TORRE

El segundo personaje en el que se detiene Melgar es 
Haya de la Torre. Melgar es uno de los pioneros en analizar 
sus correspondencias. Otros importantes estudiosos de las 
cartas del líder aprista con —por ejemplo— el poeta 
mexicano Carlos Pellicer y el intelectual y escritor francés 
Romain Rolland, son Montanaro-Melgar (2010) y Peralta 
(2016). A propósito de esto, creemos que es importante citar 
los trabajos de Flores Galindo y Pedro Planas sobre la 
correspondencia de Eudocio Ravines y Esteban Pavletich. No 
hay otros estudios al respecto. Todas estas investigaciones 
han servido como puntos de partida a destacados 
historiadores, como Hernández,11 Bergel,12 Sessa,13 
Moraga,14 entre otros. 

A través de las cartas enviadas o recibidas durante sus 
exilios en México, Europa o sud América, Melgar Bao 
reconstruye las redes políticas del fundador del APRA o cómo 
estas redes influyen en su experiencia del exilio. Nos explica 
que Haya de la Torre no fue solo un líder nacionalista peruano, sino 
un actor político de proyección continental e internacional. Su 
investigación visibiliza: las redes de contacto que Haya tejió en 
América Latina, Europa y EE. UU. También sus vínculos con 
intelectuales, sindicalistas y partidos de izquierda, y su relación 
epistolar con figuras como Romain Rolland, Carlos Pellicer, entre 
otros. También refiere que esto es crucial para entender cómo el 
aprismo nace como un proyecto panlatinoamericanista, no solo 
como un fenómeno peruano. 

Víctor Raúl Haya de la Torre (New York, 1927). Foto con dedicatoria a Gabriel 
del Mazo. Éste fue un dirigente estudiantil reformista, argentino. Fuente: https://
apristaverde.blogspot.com/2012/06 /recorriendo-la-vida-de-victor-raul-en.html



48

Una revisión cuidadosa La batalla intelectual por el 
Perú (2023) nos permite establecer que los estudios sobre 
redes intelectuales de Melgar Bao se hicieron empleando 
una metodología sólida basada en el análisis epistolar o de 
archivos personales (fuentes internacionales). Gracias a ello, 
ofrece una visión más compleja y matizada de Haya de la 
Torre, alejada tanto de la hagiografía partidaria como de las 
simplificaciones críticas. Es así que Melgar nos brinda una 
mirada alternativa frente a las clásicas versiones de Cossío, 
Sánchez, Murillo.17 Pero Melgar Bao también recoge el 
testimonio oral de los protagonistas. El entrevistó a los 
fundadores de la Sección del APRA en París (Luis Eduardo 
Enríquez Cabrera y Wilfredo Rozas Willis).18 Esto permitió al 
autor esbozar una nueva interpretación acerca de la 
vinculación artística y las divergencias con la AGELA.19 Junto 
a Taracena (1989), Melgar Bao es uno de los pocos en prestar 
su atención al itinerario aprista en París. 

Igualmente, en la obra que aquí analizamos podemos 
ver que el antropólogo e historiador Melgar Bao atiende el 
tema de las “representaciones militantes” en medio de 
rupturas y afirmaciones. En México el tema central es el papel 
transfronterizo, la construcción por parte de la historiografía 
aprista sobre el mito de la fundación del APRA.

[…] cuyo destino fue cumplir una función legitimadora 
dentro y fuera del APRA, frente a los generados por sus 
adversarios nacionales y continentales, otorgándole los 
atributos de autoctonía y antigüedad frente a la organización 
cominternista Liga Antimperialista de las Américas y a la 
Unión Latinoamericana (ULA). El mito político de los orígenes 
no ancló su referente temporal en el illo tempore como los 
mitos comunitarios tradicionales, sino en la metaforización 
de una fecha primordial a publicitar y abrirse espacio en el 
imaginario político latinoamericano (Melgar, 2023, p. 184).

Para Melgar, los apristas y Haya de la Torre no solo 
terminan constituyéndose en actores políticos refugiados, 
afanosos de propaganda política, asumen su papel de 
exiliados como actividad proselitista. Si ponemos énfasis en 
los detalles, todos los exiliados apristas llegaron a escribir en 
diarios y revistas de divulgación continental, así como a 
establecer proyectos editoriales.

ARGUEDAS 

El tercer intelectual estudiado por Melgar Bao fue José 
María Arguedas. En su análisis, destaca el papel de los 
simbolismos presentes en las tramas de sus escritos, los 
cuales buscan representar un cuadro de costumbres y 
experiencias. Esta representación se caracteriza por el uso de 
múltiples narradores y la inclusión de elementos etnográficos 
y lingüísticos. Arguedas invita al lector a reflexionar sobre la 
identidad cultural del Perú, un país marcado por su diversidad 
étnica y cultural. En su obra, la memoria y la tradición oral 
juegan un papel clave en la construcción de esa identidad. 
Su escritura refleja con fuerza la realidad social y cultural de 
los pueblos indígenas.

José María Arguedas. Fuente: Exposición 21 intelectuales peruanos del Siglo XX - 
Proyecto Bicentenario) 



49

A MODO DE CONCLUSIONES

Nos gustaría culminar señalando que La batalla 
intelectual por el Perú. Tras las visiones de Haya de la Torre, 
Mariátegui y Arguedas de Melgar Bao es importante porque 
revela la dimensión internacional y estratégica de la izquierda 
peruana, enriquece la historia intelectual de América Latina. 
Asimismo, desmitifica y complejiza la figura de Mariátegui, 
Haya de la Torre y Arguedas, aporta una perspectiva 
transnacional clave para el estudio de los movimientos 
sociales y políticos latinoamericanos del siglo XX. Creemos 
que también contribuye a comprender los orígenes del 
pensamiento político moderno en el Perú. Al estudiar las 
redes de Haya o Mariátegui Melgar Bao Ilumina el proceso 
de formación del pensamiento de izquierda en el Perú, ayuda 
a entender cómo se forjan los grandes movimientos sociales 
e intelectuales del siglo XX, contribuye a reconstruir el papel 
del Perú en los debates ideológicos globales.

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Bergel, Martín (2019). La desmesura 
revolucionaria: Cultura y política en 
los orígenes del APRA. Lima: La 
Siniestra Ensayos.

Flores Galindo, Alberto (1980). La 
agonía de Mariátegui: la polémica con 
la Komintern. Lima: Desco.

Flores Galindo, Alberto & Portocarrero 
Grados, Ricardo (2005). Invitación a la 
vida heroica: José Carlos Mariátegui, 
textos esenciales. Lima: Fondo 
Editorial del Congreso del Perú.

García-Bryce, Iñigo (2024). Haya de la 
Torre y la búsqueda del poder. Lima: 
Taurus.

Melgar Bao, Ricardo & Weinberg, 
Liliana (editores) (2000). Mariátegui 
entre la memoria y el futuro de 
América Latina. México, D. F.: 
Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Melgar Bao, Ricardo y Montanaro, 
María (2010). Víctor Raúl Haya de la 
Torre a Carlos Pellicer. Cartas 
Indoamericanas. México, D. F.: 
Taller Abierto.

Melgar Bao, Ricardo (2023). La batalla 
intelectual por el Perú. Tras las 
visiones de Haya dela Torre, 
Mariátegui y Arguedas. Dahil Melgar 
Tísoc y Perla Jaimes Navarro 
(compiladores). Lima: Fondo Editorial 
Universidad Nacional Mayor de 
San Marcos.

Melgar Bao, Ricardo (2003). Redes e 
imaginario del exilio en México y 
América Latina: 1934-1940. 
LibrosEnRed.

Melgar Bao, Ricardo (2023). Revistas 
de vanguardia e izquierda militante. 
América Latina, 1924-1934. Buenos 
Aires: CeDinCi/
Tren en Movimiento

Peralta, Germán (2016). 
Cartas del destierro a un premio 
Nobel (1924-1930). Epistolario de 
Haya de la Torre a Romain Rolland. 
Lima: Instituto Frances de 
Estudios Andinos.

Pita, Alexandra (enero-diciembre de 
1921). Melgar y las redes: una 
reflexión a manera de homenaje. 
Pacarina del Sur, año 12, nro. 46-47, 
pp. 211-219.

Planas, Pedro (1986). Los orígenes del 
APRA. El joven Haya. Mito y realidad 
de Haya de la Torre. 
Lima: Okura.

Sánchez, Luis Alberto (1934). Raúl 
Haya de la Torre o el político. 
Santiago de Chile: Ercilla. 

Terán, Oscar (1985). Discutir 
Mariátegui. Puebla: Universidad 
Autónoma de Puebla.



50

NOTAS

1. Compilación de artículos de 
Ricardo Melgar Bao, realizado por 
Dahil Melgar Tísoc y Perla Jaimes 
Navarro.

2. Tauro, Alberto (1971). Amauta y su 
influencia. Lima: Editorial Minerva.

3. Beigel, Fernanda (2000). Epopeya 
de una generación y una revista: 
las redes editoriales de José Carlos 
Mariátegui en América Latina. Buenos 
Aires: Biblos.

4. Gonzales, Osmar (2011). Ideas, 
intelectuales y debates en el Perú. 
Lima: Editorial Universitaria.

5. Goicochea, María E. (1993). 
Amauta: proyecto cultural de 
Mariátegui. Anuario Mariateguiano, 
volumen 5, pp. 27-44. Lima: Empresa 
Editora Amauta.

6. Flores Galindo, Alberto (1982). Un 
viejo debate: el poder. Socialismo y 
Participación, nro. 20, pp. 15-41. Lima: 
Centro de Estudios para el Desarrollo y 
la Participación, CEDEP.

7. Germaná, César (1980). La 
polémica Haya de la Torre-Mariátegui: 
reforma o revolución en el Perú. 
Cuadernos de sociedad y política, 
nro. 2, pp. 6-52.

8. Aricó, José (1978). Mariátegui y los 
orígenes del marxismo 
latinoamericano. Socialismo y 
Participación, nro. 5, pp. 13- 42. 
Centro de Estudios para el Desarrollo y 
la Participación, CEDEP,

9. Perla Jaimes Navarro, realiza una 
correlación entre los autores y temas, 
escritos entre noviembre de 1928 y 
octubre de 1929. Observándose en 
Labor tanto temas intelectuales como 
temas obreros.

10. En ambas investigaciones, tanto 
Flores Galindo como Pedro Planas no 
se centran en estudiar la relación 
epistolar de Haya de la Torre con 
ambos autores, sino ahondan 
especialmente en sus 
discrepancias políticas.

11. Hernández, Sebastián (2021). 
La persistencia en el exilio: redes 
político-intelectuales de los apristas 
en Chile (1922-1945). Santiago de 
Chile: Ediciones Biblioteca Nacional.

12. Bergel, Martín (2019). 
La desmesura revolucionaria: Cultura 
y política en los orígenes del APRA. 
Lima: La Siniestra Ensayos.

13. Sessa, Leandro (2018). Del APRA 
a FORJA y de FORJA al peronismo. 
Reflexiones sobre las redes del 
aprismo en Argentina a través del 
itinerario político e intelectual de 
Francisco Capelli. PLURIVERSIDAD, 
nro. 2. Lima: Universidad Ricardo 
Palma, pp. 87–107.

14. Moraga Valle, Fabio (2015). El 
resplandor en el abismo: el 
movimiento Clarté y el pacifismo en 
América Latina (1918-1941). Anuario 
Colombiano de Historia Social y de la 
Cultura, volumen 42, nro. 2, 
pp. 127-159.

15. Estudios de Ricardo Melgar Bao, 
centralizado en el sector del caribe.

16. Sánchez, Luis Alberto (1975). Visto 
y vivido en Chile: bitácora chilena, 
1930-1970. Lima: Editoriales Unidas.

17. Sus escritos afirman la supuesta 
fundación del Apra en México el 7 de 
mayo de 1924. Afirmación sin algún 
sustento histórico.

18. Melgar Bao, Ricardo (2019). El 
testimonio de Wilfredo Rozas (1905-
1984): los apristas en París. Pacarina 
del Sur, año 11, nro. 41, pp. 503-550.

19. Taracena Arriola, Arturo (1989). 
Asociación General de Estudiantes 
Latinoamericanos de París (1925-
1933). Anuario de Estudios 
Centroamericanos, volumen 15, nro. 
2. Universidad de Costa Rica, 
pp. 61-80.



51LA HISTORIA DEL MOVIMIENTO 
OBRERO LATINOAMERICANO: 
UN ESTUDIO TRANSNACIONAL DE 
RICARDO MELGAR
Jubert V. Calderón 
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

El movimiento obrero latinoamericano (1988) de Ricardo 
Melgar Bao fue una de las primeras investigaciones que 
propuso una mirada sobre el sindicalismo en América Latina 
en un contexto historiográfico aún dominado por estudios 
nacionales, fragmentarios y mayoritariamente estructuralistas.1 
Melgar Bao se distinguió como uno de los pocos historiadores 
latinoamericanos, junto a Claudio Batalha, Mirta Zaida o 
Sergio Grez Toso, que desarrollaron una lectura transnacional, 
atenta a las particularidades del contexto regional y la 
diversidad de culturas políticas. Esta perspectiva contrastó 
con los enfoques predominantes en la literatura producida 
por académicos como Charles Bergquist (1986) que lo hizo 
desde marcos institucionalistas, sin captar plenamente la 
dimensión cultural, simbólica y conflictiva del movimiento 
obrero latinoamericano.

El libro, publicado por Alianza Editorial, apareció 
cuando el sindicalismo latinoamericano se encontraba 
debilitado por las dictaduras militares que asolaron la región 
en las décadas previas y por el avance de las políticas 
neoliberales que redefinieron las relaciones laborales. El texto 
de Melgar se organiza en cuatro capítulos, cada uno dedicado 
a distintas fases del desarrollo del movimiento obrero en 
América Latina. Proporciona una clave interpretativa para 
entender las dificultades del sindicalismo en la segunda mitad 
del siglo XX. Reivindica una historia social incorporando la 
agencia de los trabajadores, sus experiencias de lucha, las 
redes de sociabilidad y los imaginarios de clase construidos 
desde América Latina. Rompe así con visiones tradicionales 
que idealizaban o condenaban el movimiento obrero sin un 
análisis profundo de sus dinámicas internas, sus contradicciones 
y sus relaciones con otros sectores sociales y políticos.

En el primer capítulo de El movimiento obrero 
latinoamericano, “Las utopías igualitarias del medio siglo”, 
se examina las experiencias iniciales de organización de los 
trabajadores en la segunda mitad del siglo XIX que se 
articularon en torno a ideales igualitarios, influenciadas por el 
pensamiento socialista europeo, los ideales republicanos y el 
influjo de la Primera Internacional. El autor destaca figuras 
clave como Flora Tristán, Simón Rodríguez y Esteban 
Echeverría, cuya influencia ayudó a introducir el ideario 

socialista entre sectores populares y artesanales, analizándose 
episodios como la “República Artesanal” de Belzú en Bolivia, 
la Comuna de Bogotá liderada por Melo en 1854, las 
revueltas artesanales en Perú, y la Rebelión de los Igualitarios 
en Chile. Estas experiencias revelan el temprano papel de los 
sectores artesanales como núcleo primigenio de resistencia y 
movilización, aunque carecieron de una articulación regional 
sólida y fueron rápidamente reprimidas por las élites 
conservadoras o liberales, lo que evidenció la fragilidad del 
movimiento popular en las repúblicas decimonónicas.

En el segundo capítulo, “La primavera blindada de la 
anarquía”, se aborda el auge del anarquismo en América 
Latina a fines del siglo XIX y principios del XX. Se argumenta 
que el anarquismo fue una de las expresiones del sindicalismo 
latinoamericano en este periodo, sobre todo por su énfasis 
en la autonomía obrera, la acción directa y la horizontalidad 
organizativa. Aunque este movimiento enfrentó profundas 
divisiones internas y una represión estatal sistemática, su 
legado se mantuvo en la cultura política de varios países 
teniendo casos como el anarcomagonismo en México, la 
FORA en Argentina, el sindicalismo libertario en Brasil y las 
movilizaciones obreras en Cuba, ligadas también a la lucha 
anticolonial. Melgar analiza también cómo el Primero de 
Mayo se consolidó como ritual de protesta obrera, marcando 
un hito en la memoria colectiva del movimiento sindical 
latinoamericano; a pesar de la derrota institucional del 
anarquismo, su influencia cultural y organizativa fue duradera 
y contribuyó a cimentar una identidad obrera combativa, 
creativa y autogestionaria.

El tercer capítulo, “Palomas del capital y cóleras 
proletarias”, se enfoca en las transformaciones del 
sindicalismo durante el periodo de entreguerras, un momento 
en el que el movimiento obrero alcanza una mayor visibilidad 
política, aunque continúa en una posición subalterna dentro 
del orden social en donde emergieron corrientes ideológicas, 
como el comunismo internacional, el monroísmo obrero de 
orientación socialdemócrata norteamericana, pasando por 
expresiones de obrerismo fascista y sindicalismo populista. 
Destaca la fundación, en 1929, de la Asociación Continental 
Americana de Trabajadores como intento de revitalizar el 



52

La primera edición de El movimiento obrero latinoamericano fue de 1988.
Tuvo 475 páginas. La segunda data de 1989 y fue en dos tomos.



53

anarcosindicalismo en el continente, aunque con limitada 
influencia. Igualmente, menciona el caso de la huelga roja 
del Magdalena en Colombia (1928), y el auge del sindicalismo 
clasista en enclaves mineros peruanos muestran, cómo 
ejemplo de que la violencia estatal y la explotación en 
contextos de economía dependiente radicalizaron a sectores 
importantes del proletariado. 

En el último capítulo, “Los faccionalismos sindicales de 
nuestro tiempo”, centrado en el contexto de la Guerra Fria, 
Melgar Bao señala que ocurre la fragmentación ideológica y 
la pérdida de autonomía sindical; identificándose centrales 
sindicales que dominaron el panorama continental, como la 
CTAL, la ORIT, CIOSL, la CLASC, la CIT y ATLAS. El autor 
muestra cómo estas organizaciones respondieron a 
alineamientos geopolíticos más que a necesidades orgánicas 
de la clase trabajadora, debilitando la posibilidad de construir 
un sindicalismo unificado e independiente. La creciente 
burocratización, la cooptación estatal y el faccionalismo 
sindical impidieron consolidar una estrategia común frente al 
avance del capital y el autoritarismo. No obstante, Melgar 
también analiza las corrientes que buscaron recuperar una 
identidad obrera desde el populismo o el clasismo, 
destacando la resiliencia del movimiento a pesar de sus 
divisiones. Para Melgar Bao la fragmentación no anuló la 
capacidad de agencia de los trabajadores, aunque sí impidió 
que el sindicalismo se constituyera en un actor hegemónico 
a nivel continental.

La presente investigación se inserta dentro de la 
renovación de la historia social latinoamericana. Se aleja de 
explicar el sindicalismo únicamente como una variable 
dependiente de las transformaciones económicas o como un 
apéndice de los sistemas partidarios. Melgar propone 
considerar al proletariado como un sujeto complejo, diverso 
y conflictivo. El movimiento obrero latinoamericano debe ser 
estudiado como un sujeto histórico atravesado por 
contradicciones internas y condiciones de dependencia 
estructural. El autor recurre a fuentes como manifiestos, 
prensa militante, testimonios y archivos sindicales que le 
permiten reconstruir no solo las estructuras organizativas 
sino, también, los sentidos políticos y culturales que los 

trabajadores dieron a sus luchas. Así, el trabajo de Melgar no 
es solo una síntesis del sindicalismo latinoamericano, sino 
una intervención historiográfica crítica que reconfigura el 
modo en que pensamos la clase obrera en la región, ya no 
como una categoría económica abstracta, sino como una 
construcción histórica, diversa y en disputa. 

Uno de los elementos centrales de este análisis es el 
contraste historiográfico que se establece entre la obra de 
Melgar y la de otros autores como con la obra de Víctor Alba, 
Historia del movimiento obrero en América Latina (1964), 
que está organizada bajo un enfoque cronológico-
institucional que privilegia los aparatos sindicales, los 
liderazgos políticos y las corrientes ideológicas hegemónicas. 
El sujeto obrero aparece subordinado a estructuras partidarias 
y a la dinámica de la Guerra Fría, con una impronta liberal y 
anticomunista, que impide captar las luchas obreras. Frente a 
ello, Melgar recurre a una metodología enfocándose en las 
culturas políticas, las prácticas de resistencia, las redes de 
sociabilidad y los imaginarios obreros construidos en 
condiciones de dependencia, represión o informalidad 
estructural; posicionándose en una historiografía que valora 
las voces subalternas como actores con agencia y capacidad 
de acción colectiva.

En segundo lugar, aunque Steve Stern en su obra 
Resistance, Rebellion, and Consciousness in the Andean 
Peasant World (1987) analiza la formación de la conciencia 
histórica en el mundo campesino andino, su enfoque 
metodológico —basado en la antropología histórica y la 
atención a los símbolos, discursos y prácticas de resistencia— 
presenta afinidades con el trabajo de Melgar. Ambos 
autores valoran las formas de memoria, identidad y acción 
de los sectores populares, desbordando los marcos 
estructurales tradicionales. En este sentido, el análisis 
destaca cómo Melgar traslada estos presupuestos 
metodológicos al campo del trabajo asalariado y el 
sindicalismo urbano e industrial, lo que representa una 
contribución original en la historiografía laboral 
latinoamericana. La presente referencia comparativa 
enriquece el análisis al mostrar que la historia social no es 
una corriente homogénea, sino un campo en disputa, en el 



54

que se articulan distintos enfoques con grados variables de 
atención a la cultura, la experiencia y la subjetividad.

Melgar se distanció de aquellos estudios que explican 
la historia del sindicalismo en términos de un progreso lineal 
hacia formas superiores de organización política o de 
desarrollo económico. Por el contrario, su obra revela que el 
movimiento obrero ha estado históricamente marcado por la 
fragmentación, las tensiones ideológicas, la represión estatal, 
el faccionalismo sindical y las diferencias étnicas y regionales. 
Esta atención a los conflictos internos le permite ver al 
movimiento obrero como un campo atravesado por disputas 
por la representación, la hegemonía y la identidad. Otro 
elemento de análisis es la relación entre Melgar y la historia 
social desarrollada en América Latina desde los años 1980, 
particularmente en Perú. Se mencionan las contribuciones de 
Alberto Flores Galindo y Carlos Aguirre, quienes reivindican 
la historia social como una herramienta para rescatar las 
voces de los sectores populares y repensar las categorías 
analíticas desde contextos periféricos; estableciéndose un 
vínculo con el trabajo de Melgar, quien también cuestiona los 
marcos teóricos eurocéntricos o teleológicos y se orienta 
hacia una lectura situada, crítica y contextualizada de la 
experiencia obrera. 

La estrategia de usar fuentes poco exploradas —como 
la prensa obrera, manifiestos sindicales, testimonios militantes 
y conmemoraciones rituales— facilitó su aproximación a los 
modos en que los propios trabajadores narraron, interpretaron 
y defendieron sus luchas. También facilitó analizar la función 
pedagógica y cultural de la prensa militante como medio de 
formación política, de elaboración de identidades colectivas 
y de construcción de marcos de sentido. Este enfoque 
documental le permite equilibrar el análisis estructural con la 
atención a la experiencia vivida, ofreciendo una historia social 
rica, multiescalar y profundamente humanizada; articular el 
estudio de la clase obrera como categoría relacional, 
dinámica y culturalmente situada. A través del concepto de 
etnoclasismo el autor incorporó la dimensión étnica y racial 
en el análisis de clase, desafiando así la idea de una clase 
trabajadora homogénea. Así, en Melgar la clase estaría 
marcado por la coexistencia de trabajadores indígenas, 

mestizos, afrodescendientes e inmigrantes europeos, cuyas 
trayectorias históricas no pueden ser subsumidas bajo un 
solo paradigma teórico. 

A MODO DE CONCLUSIÓN

Las investigaciones sobre el movimiento obrero 
latinoamericano han permitido una comprensión más amplia 
de su desarrollo histórico, sus luchas y sus contradicciones 
internas, destacando la obra de Ricardo Melgar Bao. Ella 
ofrece una perspectiva integral que trasciende los análisis 
economicistas tradicionales al considerar la heterogeneidad 
del proletariado y la influencia de factores culturales y 
políticos en su organización. Su énfasis en la agencia de los 
trabajadores y en la construcción de identidades colectivas 
enriquece el campo de la historia social, permitiendo analizar 
al sindicalismo no solo como una estructura económica, sino 
como un fenómeno social dinámico y en constante 
transformación. Además, se evidencian la necesidad de 
continuar investigando la evolución de los sindicatos y las 
luchas de los trabajadores desde perspectivas 
interdisciplinarias. La historia social ofrece herramientas 
valiosas para comprender la agencia de los actores 
subalternos y su impacto en los procesos históricos más 
amplios; el sindicalismo latinoamericano sigue siendo un 
campo de estudio relevante para analizar los desafíos 
actuales del mundo del trabajo y la organización obrera en el 
siglo XXI.



55

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Aguirre, Carlos (2002). La historia 
social del Perú republicano 
(1821-1930). Histórica, volumen XXVI, 
nro. 1-2. Lima: Departamento de 
Humanidades de la PUCP, 
pp. 445-501.

Aguirre, Carlos. & Ruiz Zevallos, 
Augusto (2011). “La historia es una 
necesidad colectiva”. Entrevista a 
Alberto Flores Galindo (realizada en 
1982). Histórica, volumen XXXV, nro. 
1. Lima: Departamento de 
Humanidades de la PUCP, 
pp. 187-209.

Casanova, Julián (2003). La historia 
social y los historiadores ¿Cenicienta 
o princesa? Barcelona: Editorial 
Crítica [Capítulo 2: La edad de Oro], 
pp. 35-109.

Collier, David y Ruth Berins Collier 
(2002 [1991]). Shaping the Political 
Arena: Critical Junctures, the Labor 
Movement, and Regime Dynamics in 
Latin America. Indiana: University of 
Notre Dame Press.

Flores Galindo, Alberto (1988). La 
imagen y el espejo: la historiografía 
peruana 1910-1986. Márgenes, nro. 
4, pp. 55-83.

Hobsbawm, Eric (1983). Marxismo e 
historia social. México: Universidad 
Autónoma de Puebla. [De la historia 
social a la historia de la sociedad, pp. 
21-44 y Notas para el estudio de las 
clases subalternas, 45-59].

Kocka, Jürgen (2002). Historia social y 
conciencia histórica. Madrid: Marcial 
Pons. [Capítulo II. La Historia Social, 
entre la historia de las estructuras y la 
historia de las experiencias, pp. 65-86 
y Capítulo V: La historia del trabajo 
¿para qué y cómo?, pp. 139-151].

Melgar Bao, Ricardo (1989 [1988]). El 
movimiento obrero latinoamericano. 
Historia de una clase subalterna. 2 
tomos. Madrid: Alianza Editorial/
Patria.

Melgar Bao, Ricardo (setiembre de 
2017). Entre la Revolución Rusa y 
Nuestra América. La prensa militante: 
1919-1935. Archivos de Historia del 
Movimiento Obrero y la Izquierda, 
año 4, nro. 11, pp. 35-55. https://doi.
org/10.46688/ahmoi.n11.14 

Thompson, Edward (2019). Miseria de 
la teoría. Barcelona: Editorial Crítica. 
[I. Planteamiento de la cuestión, II. Un 
nuevo idealismo marista, III. Las 
materias primas del conocimiento, IV. 
Una epistemología idealista y VII. La 
lógica de la historia].

NOTAS

1. Collier & Collier, 2002.



56BURGUESÍA Y 
PROLETARIADO DE 
RICARDO MELGAR BAO

Eduardo Pillaca
Universidad Nacional Mayor de San Marcos

I

Entre las primeras contribuciones históricas de Ricardo 
Melgar Bao (Lima, 1946 – Cuernavaca, Morelos, México, 
2020) figura Burguesía y proletariado en el Perú, 1820-1930, 
publicada en Lima en 1980.1 La obra no tuvo un impacto 
inmediato en el campo de las investigaciones sobre el 
movimiento obrero, ni entre los estudiosos del momento, 
como Rolando Pereda (1982), Peter Blanchard (1982), Ricardo 
Temoche (1987) o Luis Tejada (1988).2 Solo fue citada en Los 
trabajadores y el derecho en el Perú, de Manuel Baquerizo 
Baldeón, un libro publicado por la Facultad de Economía de 
la Universidad Nacional del Centro del Perú, en 1986.3 

Desde joven, Melgar Bao mostró sensibilidad hacia los 
problemas sociales. Pese a que su padre fue aprista,4 él se 
sintió atraído por el pensamiento de José Carlos Mariátegui, 
lo que lo llevó a desarrollar una cierta praxis militante en el 
ámbito académico. Formó parte de una generación de 
intelectuales con conciencia social y comprometidos. Esto lo 
podemos ver en el contenido de sus libros que abordan el 
tema de la lucha social y política de los obreros, o sobre los 
intelectuales orgánicos, o sobre las luchas de campesinos y 
sindicatos mineros. 

En 1976, junto con Gabriel Morales y Edgard Bolaños, 
Melgar Bao sustentó su tesis de grado de Bachiller en 
Antropología y Sociología por la UNMSM, titulada Desarrollo 
del puerto de Tambo de Mora: Expresión del carácter colonial 
de la economía peruana. Esta investigación estuvo antecedida 
de un trabajo de campo en el puerto de Tambo de Mora (Ica). 
Cubría un marco temporal amplio (desde el siglo XVII hasta la 
década de los setenta del siglo XX). En ella sostuvo la idea de 
una economía colonial en relación a “un formal capitalismo”, 
como lo denominó José Carlos Mariátegui. 

El interés de Melgar Bao por la historia del movimiento 
obrero peruano se remonta a fines de la década de 1970. 
Tras exiliarse a México,5 se enriqueció de los coloquios del 
Centro de Estudios Históricos del Movimiento Obrero 
[CESHMO].6 Burguesía y proletariado en el Perú,7 es uno de 
los primeros resultados de esta experiencia.  

Quiero explicar que el acercamiento a este libro8 
obedece a mi interés por la historia del movimiento obrero 
peruano en general, y por el anarquismo en particular, como 
una de sus expresiones más significativas. Melgar Bao, a 
diferencia de los investigadores de su época, fue más crítico 
con el anarquismo. Dotó a esta corriente de un especial 
carácter político. Entendió que los ácratas —a inicios del 
siglo XX— propusieron un “proyecto político hegemónico y 
consensual al interior de la clase trabajadora del Perú”;9 que 
su prensa fue de “agitación y propaganda político-sindical 
[que] constituyó un instrumento de polarización de clase muy 
importante”.10 Interpreto el 1° de mayo de 1905 como “el 
primer acto político de clase” y la lucha por la jornada de las 
8 horas como una “demanda más política que económica”,11 

premisas, que contribuyeron en la configuración de la 
conciencia de clase de los obreros. 

II

Como se ha dicho, Ricardo perteneció a una 
generación de intelectuales con compromiso social. Fue 
parte de una comunidad universitaria que desde la década 
de 1960 fue radicalizándose, simpatizando con las luchas del 
movimiento de los trabajadores y bajo la identidad del 
sindicalismo clasista. 

Podemos situar el proceso de concepción de Burguesía 
y proletariado en el Perú, 1820-1930 a fines de la década de 
1970, en un contexto marcado por la transición de un régimen 
militar autoritario —que había roto con el proyecto 
revolucionario velasquista y girado hacia el liberalismo bajo 
el liderazgo del general Francisco Morales-Bermúdez— a un 
gobierno ‘democrático’ encabezado por Fernando Belaúnde 
Terry (1980-1985). Al mismo tiempo, el país enfrentaba una 
profunda crisis económica, una intensa movilización social 
con destacada militancia obrera y la presencia política sin 
precedentes de la izquierda peruana.

El contexto en el que se publica este libro estuvo 
caracterizado por la pervivencia de un movimiento social 
que aún aspiraba a transformar las estructuras de la sociedad. 



57

El conflicto de clases era notorio; se acrecentaba la 
participación militante de los trabajadores y del sindicalismo 
clasista, cuyo cenit se manifestó en el Paro General del 19 de 
julio de 1977. A esto se sumaba la existencia de un 
movimiento estudiantil cada vez más comprometido con el 
cambio o la reforma social. Es importante especificar que la 
dinámica interna estudiantil entre las décadas de 1970 y 
1980 no fue ajena a las luchas de los obreros, de los 
campesinos y de los sectores populares. 

Por su parte, la Historia tradicional no podía responder 
a los problemas sociales que se gestaban en el país. Las 
nuevas generaciones de estudiantes promovían una historia 
vinculada con el presente y exigían renovaciones en la 
metodología de los docentes. “La agudización de la lucha de 
clases en la sociedad peruana hizo que los estudiantes se 
radicalizaran y exigieran otro tipo de historia”.12 

Es así que en contraposición a la Historia Tradicional 
emergió la Nueva Historia. La primera otorgaba centralidad a 
los “grandes hombres” del Perú, invisibilizando la historia de 
los hombres y mujeres subalternos, de los sectores populares, 
los campesinos y la clase obrera. La Nueva Historia cobró 
mayor relevancia y se consolidó a lo largo de la década de 
1970, periodo en que el marxismo alcanzó hegemonizar en 
las universidades peruanas, influyendo en las disciplinas 
humanísticas y ciencias sociales.13  

Esta generación de historiadores se identificó con la 
idea de la transformación social. Burguesía y proletariado, 
de Ricardo Melgar Bao, formó parte de esa generación que 
rompió con la Historia Tradicional, asumiendo una 
interpretación materialista —con influencias mariateguianas 
y marxistas— que, para la época, resultó renovadora en el 
campo de la historia social peruana. Esta perspectiva 
permitió al autor emplear herramientas teórico-
metodológicas para abordar la historia del Perú desde 
enfoques centrados en la revolución, la dependencia 
estructural y los sectores populares.

III

En Burguesía y proletariado en el Perú, 1820–1930, de 
Melgar, no encontramos una explicación previa del marco 
teórico y metodológico, del tratamiento de las fuentes ni de 
las conclusiones. Para develarlos —o al menos aproximarse a 
ellos—, el lector deberá realizar una lectura total y una 
interpretación del contenido.

El libro más que un trabajo académico, es un ensayo 
de interpretación histórica, teórica y política. El autor asume 
una perspectiva marxista, el análisis del conflicto entre clases 
sociales lo hace desde el materialismo histórico. La dialéctica 
entre clases sería el eje explicativo del cambio social peruano 
desde el siglo XIX hasta las primeras décadas del XX.

Desde un enfoque estructural-histórico, Ricardo Melgar 
analiza las clases sociales (burguesía y proletariado) en sus 
condiciones materiales de formación, y dialoga críticamente 
con la teoría de la dependencia. Por mencionar solo algunos 
referentes, acude a Heraclio Bonilla para abordar la 
continuidad colonial y dependiente del Perú en el siglo XIX. 
Se distancia de otros autores, como André Gunder Frank o 
Theotonio Dos Santos, en relación con el neocirculacionismo, 
al cuestionar la identificación del capital comercial como una 
auténtica burguesía.14

Su sensibilidad de antropólogo y su condición de 
intelectual interdisciplinario le permitieron ubicar a 
determinados actores y discursos en el proceso de formación 
de la clase obrera en la segunda mitad del siglo XIX e inicios 
del siglo XX, así como comprender su dinámica cultural e 
identidad obrera. En ese orden de ideas, atendió a la 
importancia “espiritual y política” de la conmemoración del 
1º de mayo. Estimó que, en la década de 1920, la localidad 
de Vitarte no solo “representó el escenario económico, 
político y cultural por excelencia de las clases productoras”, 
sino que también constituyó el primer núcleo industrial y 
barrio obrero, así como un centro de irradiación política hacia 
las zonas campesinas de la sierra central.15



58

Melgar nos deja ciertas pistas metodológicas para 
abordar temas que los historiadores sociales no 
profundizaron. En cuanto a la proletarización de los artesanos 
en el siglo XIX, estimó que la tradición artesanal no bastaba 
para explicar al naciente proletariado capitalino, y mucho 
menos al nacional. Para ello, debía considerarse el origen 
rural de muchos obreros urbanos, provenientes del campo, 
quienes traían consigo sus tradiciones rurales y comunitarias, 
sus ideas, organizaciones y prácticas políticas, las cuales 
influyeron en su forma de adaptación al nuevo entorno 
urbano e “industrial”.16

Este estudio no es completo ni acabado. Él mismo dijo 
—modestamente— que no ha logrado avanzar más allá de 
otros ensayos debido a la disponibilidad de fuentes, pero 
que a la vez esto no nos debe eximir en desarrollar el tema 
a futuro.17 Las fuentes que sostienen su estudio son limitadas 
pero significativas, no realiza una investigación empírica 
exhaustiva basada en revisión de archivos específicos. Sus 
contadas unidades de fuentes primarias consisten entre: 
constituciones peruanas; diario de debates; la prensa: radical 
y anarquista; folletos, crónicas, entre otras. Las fuentes 
secundarias básicamente son publicaciones contemporáneas 
al libro, como autores marxistas locales e internacionales, de 
la teoría de la dependencia e historiadores sociales pero, 
sobre todo, obras de José Carlos Mariátegui, como 7 
Ensayos de Interpretación de la Realidad Peruana e Ideología 
y Política.

Como ya se mencionó, este trabajo no surgió de una 
investigación basada en la revisión empírica ni exhaustiva de 
fondos documentales, sino que fue principalmente una 
intervención política, teórica e histórica. El análisis no sigue 
una secuencia cronológica tradicional, sino que se organiza 
en función de las contradicciones de clase y las tensiones 
estructurales que atraviesan el período. Por eso, la división 
del libro en capítulos responde a distintas fases históricas 
marcadas por la formación de la burguesía, el surgimiento 
del proletariado y las formas de articulación política 
orientadas hacia un horizonte revolucionario.



59

IV

Burguesía y proletariado en el Perú, 1820–1930 busca 
explicar el proceso de formación de la burguesía y 
proletariado. Para esto Melgar examinó la dialéctica de las 
clases sociales en su configuración y enfrentamientos en un 
contexto de cambios económicos, estructurales y de 
dependencia al capital internacional. Su obra no se limitó a 
describir el pasado como tal, sino el de intervenir críticamente 
en el debate sobre las clases sociales, el poder político y el 
cambio social del Perú.

Esta obra no es una historia política tradicional centrada 
en los grandes hombres y los conflictos bélicos. Es una 
historia desde abajo, que reconoce las dinámicas de los 
trabajadores rurales y urbanos, tanto sus organizaciones, 
ideologías, políticas y culturas; pero sujetas —o limitadas— 
al enfoque estructural. El libro hace una revisión crítica a la 
historia de la Republica peruana. Se interpreta el siglo XIX y 
las primeras décadas del XX desde la perspectiva de las 
relaciones y conflictos de clases. El contenido de la 
investigación se distribuye en tres capítulos.

En el primero cuestiona la existencia de una burguesía 
nacional orgánica, pues solo se formó una burguesía 
intermediaria y dependiente, en alianza con una oligarquía 
terrateniente, subordinada al capital imperialista. Esta clase 
no llevó a cabo una modernización capitalista ni la revolución 
burguesa, pues se limitó a ser rentista y comercial, 
configurando un Estado como instrumento de subordinación. 
En el siguiente apartado, el autor analiza el desarrollo de la 
clase obrera peruana, partiendo de la transición del artesano 
urbano al proletariado industrial, de mediados del siglo XIX 
hasta inicios del XX. Este proletariado embrionario y 
revolucionario se expresó inicialmente en el anarquismo, que 
desempeñó un papel fundacional en la organización del 
movimiento obrero, en su politización y elevación cultural. 
Finalmente, en el tercer capítulo, el foco se desplaza hacia la 
clase obrera de la capital, particularmente en Lima-Vitarte, 
donde confluyen los actores centrales de la revolución. Allí, 
el proletariado organizado aparece como sujeto transformador 
en alianza con el campesinado indígena revolucionario y los 

intelectuales avanzados. Alianza interclasista e interétnica 
que, forjada en un bloque popular, afianzaría el horizonte de 
la revolución peruana.

En este último capítulo, Melgar se identifica con las tesis 
del marxismo a través del pensamiento político y programático 
de Mariátegui. Esto le permitió debatir en torno a la revolución. 
Revolución que aún no se ha realizado en la sociedad peruana, 
marcada por las contradicciones entre burguesía y el 
proletariado. La primera, incapaz de efectuar una 
transformación real —la revolución democrática burguesa— y 
el segundo en alianza de clases, llamado a realizar. 

Para Melgar Bao —bajo el influjo de Mariátegui—, si la 
revolución democrática-burguesa fue fallida, el cambio 
estructural hacia una revolución peruana, no vendría desde la 
clase dominante, sino desde abajo, bajo las ideas socialistas, 
con el objetivo de la realizar las tareas democráticas 
burguesas18 y la superación del orden oligárquico y la 
dependencia. Sería la clase obrera e intelectuales avanzados, 
quienes, al desarrollar sus intereses históricos junto con una 
política indigenista y mediante una labor tesonera y paciente, 
asegurarían el triunfo de la revolución. 

Melgar interpretó este proceso de la revolución como 
un desarrollo histórico marcado por contradicciones de clase. 
Una burguesía intermediaria incapaz de asumir un papel 
transformador, manteniendo vivas estructuras coloniales y la 
de país dependiente, frente a ella, un proletariado urbano en 
formación, con potencial revolucionario. Esta premisa política 
fue influenciada por Mariátegui, quien en este libro aparece 
tanto como referente teórico como un actor político, 
proveniente de los intelectuales avanzados de la clase media.19

Este ensayo, aunque no es mencionada, sigue la tesis 
mariateguiana de “sólo la acción proletaria puede estimular 
primero y realizar, después, las tareas de la revolución 
democrático-burguesa, que el régimen burgués es 
incompetente para desarrollar y cumplir”.20 En este esquema, 
el proletariado —en alianza con otros sectores— debía 
asumir las tareas históricamente incumplidas por la burguesía 
que, en términos teóricos y políticos, se llevarían a cabo bajo 



60

un proceso de transición, dirigido por el Partido Socialista del 
Perú como vanguardia del proletariado, adoptando el 
marxismo leninismo como método de lucha.21

 
Ricardo Melgar Bao se mantuvo en las premisas 

afirmativas de José Carlos Mariátegui. Una lectura optimista 
del modelo que funcionaba en el plano teórico como apuesta 
por la capacidad creadora de las masas y la originalidad de la 
revolución peruana, pero que en la experiencia histórica del 
proletariado sus tareas máximas: la abolición del trabajo 
asalariado, el capital y del Estado, quedaron relegadas y 
subordinadas a las tareas democráticas burguesas, que 
termino reproduciendo las bases del capitalismo bajo nuevas 
formas de dominación política. Afianzando, en los países que 
se aplicó, el modo de producción capitalista e incluso 
deviniendo en potencias imperialistas. Sin embargo, y 
coincidiendo con Melgar, en el tiempo que fue publicada 
Burguesía y proletariado en el Perú —y también en relación 
con nuestro presente—, la revolución y las experiencias 
revolucionarias siguen siendo, en palabras del propio autor 
“[…] vetas inagotables de investigación, reflexión y 
pedagogía política”.22 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Blanchard, Peter (1982). The Origins 
of the Peruvian Labor Movement, 
1883-1919. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press.

Fernández, Guillermo (2023). Emilio 
Choy Ma y su contribución a la Nueva 
historia del Perú. Lima: Universidad 
Ricardo Palma.

Hirsch, Steven (1997). The anarcho-
syndicalist roots of a multi-class 
alliance: organized labor and the 
Peruvian Aprista party, 1900-1933. 
Tesis de Doctorado. 
Washington, D. C.: 
The George Washington University. 

Iziga, Roger (1994). Sociología de la 
Clase Obrera peruana. Lima: 
UNMSM.

Mariátegui, José Carlos (1975). 
Ideología y política. 7a ed. Lima: 
Empresa Editorial Amauta.

Melgar Bao, Ricardo (1980). Burguesía 
y proletariado en el Perú, 1820-1930. 
Lima: CEIRP.

Melgar Bao, Ricardo (diciembre de 
2021). “Autobiografía intelectual”, 
Pacarina del Sur, año 13, pp. 46-47, 
pp. 12-20.

Melgar Tisoc, Dahil (diciembre de 
2021). “Ricardo Melgar Bao. El 
impulso de una antropología histórica 
en la ENAH y una mirada dialogante 
con América Latina”, Pacarina del Sur, 
año 13, nro. 46-47, pp. 186-210.

Nuevo Topo (diciembre de 2021). 
“Clases subalternas, etnicidad y 
política en América Latina. Entrevista 
con Ricardo Melgar Bao”, Pacarina 
del Sur, año 13, nro. 46-47, pp. 75-96.  

Pereda, Rolando (1982). Historia de 
las luchas del movimiento obrero en 
el Perú Republicano 1858-1917. Lima: 
Edimssa.

Tejada, Luis (1988). La cuestión del 
pan: El anarcosindicalismo en el Perú, 
1890-1919. Lima: IEP.

Temoche, Ricardo (1987). Cofradías, 
Gremios, Mutuales y sindicatos en el 
Perú. Lima: 
Editorial Escuela Nueva.



61

NOTAS 

1. Burguesía y proletariado en el 
Perú, fue su segundo libro de historia. 
El primero se tituló La clase obrera 
chilena, el Partido Comunista y el 
pensamiento de Luis Emilio 
Recabarren, publicada en 1979 en 
México. Hubo, sin embargo, un libro 
de poesía de nuestro autor, titulado 
Crónica de la plumífera i otros 
poemas, de 1970, que no 
correspondió a una investigación 
histórica.

2 Igual en la siguiente década Roger 
Iziga (1994) no lo menciona, a 
diferencia la tesis de maestría del 
norteamericano Steven Hirsch (1997) 
lo menciona como una interpretación 
limitada al estructuralismo.

3. En Huancayo Ricardo tuvo 
influencia académica, tras haber 
participado en la publicación de la 
revista estudiantil “Agua”, dirigida 
por Cesar Delgado. En regiones de la 
sierra central compartió círculos de 
estudios, y realizo trabajo de campo. 
A raíz de estas prácticas emprendió 
investigaciones sobre las 
movilizaciones del sindicalismo 
minero, formo parte del Centro de 
Estudios Minero Metalúrgicos y 
editaron en Lima la revista 
“Cuadernos mineros” (Melgar, 2021, 
p.18) (Melgar Dahil, 2021, p. 187). 
Además, colaboró en un bufete de 
abogados laboralista, que trataron 
con los sindicatos mineros, 
comprometidos en apoyarlos, en la 
fundamentación de sus puntos más 
relevantes de sus pliegues de 
reclamos, como los efectos a la salud 
tras trabajar en minas de socavón.

4. No es de extrañar que sus estudios 
posteriores fueran acerca del APRA y 
sus redes en América Latina.

5. El exilio de Melgar, en 1977, se dio 
en tiempos de autoritarismo militar en 
el Perú, y la represión a la 
intelectualidad de la izquierda. 
Realidad que de seguro influenció en 
sus posteriores elecciones sobre los 
temas de los exilios de intelectuales 
de la izquierda latinoamericana.

6. Nuevo Topo, 2021, pp. 78-79.

7 Poco antes de conocer a Ricardo 
Melgar, en el 2014, supe de la 
existencia de esta publicación. Lo 
conocí en el Instituto Porras 

Barrenechea, en aquella ocasión 
conversamos sobre el movimiento 
obrero peruano y el anarquismo. Me 
comento que Burguesía y 
proletariado había sido superado por 
sus obras posteriores.

8. Un libro que resulto difícil de 
encontrar hasta después saber que 
solamente existía una unidad en la 
biblioteca de la Facultad de Letras de 
la UNMSM, pero que 
lamentablemente le falta algunas 
páginas.

9. Melgar, 1980, p. 151.

10. Melgar, 1980, p. 159.

11. Melgar, 1980, pp. 149-150.

12. Fernández, 2023, p. 74.

13. Melgar, 2013, p. 333.

14. Melgar, 1980, p. 11. 

15. Melgar, 1980, pp. 227-228.

16. Melgar, 1980, pp. II-III.

17. Melgar, 1980, p. III.

18. La idea del cumplimiento de las 
tareas democráticas burguesas surge 
en el debate sobre la revolución en 
los países “atrasados”, como en el 
contexto del proceso revolucionario 
ruso a inicios del siglo XX. Planteada 
principalmente por la 
socialdemocracia y llevada a su 
radicalidad por el bolchevismo.

19. La alianza con los elementos más 
conscientes de la clase media la 
podemos encontrar en los “Principios 
Programáticos del Partido Socialista” 
de José Carlos Mariátegui. Y en otro 
texto del mismo Mariátegui. Esta 
alianza se amplía ahora con 
organizaciones y grupos de la 
pequeña burguesía vinculadas con los 
movimientos de masas, en “Acta de 
fundación del partido socialista del 
Perú”, ambos de 1928.

20. Mariátegui, 1975, p. 160.

21. Mariátegui, 1975, p. 161. 
Siguiendo el modelo leninista, está la 
conformaría los profesionales 
revolucionarios más aptos para 
hacerlo ya que la clase obrera por sí 
sola, no desarrollaría una conciencia 
de clase revolucionaria completa, 
siendo limitada por solo alcanzar una 
conciencia sindical.

22. Melgar, 1980, p. IV.



62RICARDO MELGAR Y 
SU PRIMER TEXTO 
SOBRE MARIÁTEGUI

Manuel Marcos
Historiador, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

[Los intelectuales indígenas hoy:] Se trata de 
sujetos complejos, que circulan por lugares que 
hasta hace algunas décadas eran impensados para 
los y las indígenas, situación que contrasta con las 
definiciones que circunscriben lo indígena al 
espacio rural y a la oralidad. Al contrario de esta 
imagen compacta, nosotros pensamos que las 
sociedades indígenas son diversas y que una 
muestra de esa diversidad es el enorme 
componente urbano que ha hecho de las ciudades 
verdaderos escenarios étnicos. 

Zapata Silva, 20071

Deseo comenzar dando las gracias a los organizadores de 
este importante evento por haberme invitado a participar 
con una exposición sobre una obra del antropólogo e 
historiador peruano Ricardo Melgar Bao, fallecido hace 5 
años en México. Mariátegui, Indoamérica y las crisis 
civilizatorias de Occidente es un texto breve, de apenas 130 
páginas, pero no de lectura fácil ni rápida. Fue presentado 
por Melgar Bao al Concurso Internacional de Ensayo 
“Vigencia del Pensamiento de José Carlos Mariátegui”, 
convocado por la Comisión Nacional del Centenario del 
Nacimiento de José Carlos Mariátegui. El jurado estuvo 
integrado por personalidades del calibre de Aníbal Quijano, 
Leopoldo Zea, Antonio Melis, Roland Forges, Gunther 
Maihold y Estuardo Núñez. El 15 de abril de 1995 el ensayo 
obtuvo el tercer lugar y fue publicado ese mismo año por la 
Empresa Editora Amauta S. A.

Dentro de la producción de Melgar Bao esta obra 
constituye su primer libro dedicado íntegramente a 
Mariátegui.2 Por su enfoque temático innovador, y porque 
anticipó sus futuras investigaciones sobre redes, empatías 
emocionales y construcción de identidades políticas, nuestra 
exposición se circunscribe a la primera parte de Mariátegui, 
Indoamérica y las crisis civilizatorias de Occidente, titulada 
“Proa a la memoria. Traducción y diálogo de las diferencias 
etnoculturales” (pp. 19-48). Las siguientes secciones del libro 
son “Entre los océanos. La dialéctica de las civilizaciones” 
(pp. 49-79) y “Marcando ruta. Brújula para un nuevo curso 
civilizatorio” (pp. 81-119).



63

Como podrán notar, esta división en tres partes no se 
basa en criterios de periodización histórica vinculados con la 
formación de la burguesía, el surgimiento del proletariado o 
las formas en que se articuló la política de orientación 
revolucionaria. Dichos criterios, en cambio, sí resultan 
evidentes en trabajos anteriores de Melgar, como Burguesía 
y proletariado en el Perú, 1820-1930 (1980). Mariátegui, 
Indoamérica y las crisis civilizatorias de Occidente no está 
estructurado a partir de las contradicciones de clase, ni de las 
tensiones estructurales, tampoco sigue una secuencia 
cronológica tradicional. De modo particular, “Proa a la 
memoria. Traducción y diálogo de las diferencias 
etnoculturales”, anuncia que Melgar adoptó una perspectiva 
cultural y antropológica, y por tanto muy atenta a las 
representaciones imaginarias, las dimensiones simbólicas de 
las ideologías políticas, las experiencias subalternas y la 
construcción de afectos intelectuales.

En la publicación que hoy comento, Ricardo Melgar 
Bao se revela no solo como un mariateguista perteneciente a 
la Generación del 68 —integrante de una juventud marcada 
por el afán de rupturas estructurales—, sino también como 
un pensador que fue tomando conciencia de que toda época 
y sociedad estaban atravesadas por “anclajes ideológicos 
profundos” que debían tomarse en cuenta para comprender 
con mayor precisión la historia del socialismo mariateguiano. 

Al proponerse dar cuenta del socialismo mariateguiano 
—que es indoamericano—, Melgar Bao, basándose en 
testimonios orales y “fuentes periféricas”, analiza cómo, 
desde la década de 1910, Juan Croniqueur entró en contacto 
con la problemática indígena y luego con sus representantes, 
y cómo, en los decenios siguientes, su propuesta política fue 
interpretada y apropiada por la vanguardia indígena del Perú 
y América Latina. Según Melgar Bao, la “traducción cultural 
de la ideología socialista” de Mariátegui dio lugar a nuevas 
configuraciones político-simbólicas en el mundo andino. Así, 
en la región altiplánica del Perú, José Carlos, en su condición 
de intelectual, fue asimilado a la figura del yatiri (sabio) de 
nuevo tipo, fusionando los signos de la tradición cultural 
andina con los de la modernidad occidental.

“Proa a la memoria. Traducción y diálogo de las 
diferencias etnoculturales” aborda el contacto de Mariátegui 
con líderes de diversas etnias y culturas consideradas 
“periféricas” —como Carlos Condorena Yujra, Carlos Qana, 
Julián Ayna Quispe, Juan Hipólito Péves Ontiveros, Mariano 
Larico y Esquiel Urviola—, y muestra cómo su obra se transforma 
en el mundo andino según las propias visiones y demandas 
políticas de sus actores. Una de las partes más conmovedoras 
del texto está dedicada a Manuel Camacho Alqa (1870–1942), 
un aimara fundador de la primera escuela rural inspirada en 
Mariátegui y un convencido de que 7 ensayos portaban un 
mito cohesionador, capaz de otorgarles identidad y un rumbo 
desde el interior mismo del mundo popular.

Un elemento destacado de “Proa a la memoria” es que 
Ricardo Melgar no busca definir los grupos sociales indígenas 
según criterios socioeconómicos ni según sus aspectos 
materiales. En su enfoque, los actores visibles de la vida política 
andina tampoco han sido reducidos a encarnar o representar al 
“grupo social indígena”. A Melgar Bao le interesa explorar los 
procesos de traducción cultural, las mediaciones simbólicas y 
las hibridaciones ideológicas que dieron forma a las experiencias 
políticas del mundo andino. En todo momento, en la sección 
que analizamos, Melgar —tomando como punto de partida de 
sus reflexiones a Mariátegui— busca captar plenamente la 
dimensión cultural, simbólica y conflictiva indígena, pero, sobre 
todo, busca reconstruir la historia intelectual nacional 
rescatando movimientos, afectos y formas de comunicación y 
educación popular. 

----------------

Los cambios ocurridos en la vida intelectual del Perú en 
las décadas de 1970 y 1980 explican la aparición y 
formulaciones de “Proa a la memoria. Traducción y diálogo 
de las diferencias etnoculturales”. En esos años, en los 
espacios políticos y sociales de la izquierda y en el universo 
académico, primaba el interés por revisar y debatir las ideas 
de Mariátegui. Se buscaba situar su pensamiento dentro de 
la compleja historia del socialismo o del movimiento 



64

comunista con el propósito —constante— de erigir un 
Mariátegui “políticamente útil”.3 Algunos científicos sociales 
de la Generación del 68 —decididos a superar las 
tergiversaciones doctrinales y los anacronismos en torno al 
Amauta—, iniciaron a publicar ensayos sustentados en la 
idea de que el pensamiento de Mariátegui tenía que 
comprenderse a la luz de su biografía pues su vida y su obra 
formaban parte inseparable de su tiempo: ambas debían 
leerse simultáneamente como expresión de la historia del 
socialismo y de la historia peruana. En otras palabras, 
apostaban por historizar al “personaje”.

Fue así que el historiador Alberto Flores Galindo 
entregó el ensayo La agonía de Mariátegui. La polémica con 
la Komintern (1980). Pero la noción de “agonía”, que 
introdujo Flores Galindo como categoría analítica central 
para entender la vida y obra de Mariátegui fue considerada 
como difusa y poco cuantificable, un elemento demasiado 
subjetivo, que podía relativizar la relevancia política de sus 
propuestas.4 Sobre este ensayo llegó a decirse que su 
enfoque “cultural y psicológico” debilitaba la dimensión 
política y de clase del pensamiento mariateguiano, 
priorizando elementos simbólicos, emotivos y literarios por 
sobre la lucha de clases y la estructura económica.5

La tendencia a enfocarse en fenómenos no políticos 
para explicar, por ejemplo, los planes o fenómenos 
revolucionarios, tiene en el padre Jeffrey Klaiber a uno de sus 
pioneros.6 Tempranamente abordó el tema desde una 
perspectiva histórica. Klaiber analizó cómo el Partido Aprista 
logró integrar la religión y la política antiimperialista para 
atraer adeptos frente a las acusaciones de comunismo. Entre 
sus estudios destacan The Non-Communist Left in Latin 
America (1971) y Religion and Revolution in Peru: 1920-1945 
(1975). Fue su conocimiento de la Teología de la Liberación 
lo que le permitió aproximarse al fenómeno de la 
superposición de la religión popular y la política. 

Otro texto que tempranamente abordó la relación 
entre religión y política fue El factor religioso. Presencia y 
proyección de los 7 ensayos (1972), del socialista Hugo 

Pesce. Esta obra reconstruye históricamente la presencia de 
la religión en 7 ensayos de interpretación de la realidad 
peruana (1928). En sus explicaciones, Pesce dejó entrever 
que la ensayística de Mariátegui inauguró en el país el 
propósito de establecer una equivalencia entre lo religioso, 
lo político y lo revolucionario. Eso le permitió conferir un 
carácter transformador a la política. Por otra parte —aunque 
no estudia directamente a Mariátegui—, creo que resulta 
pertinente mencionar un libro fundamental en el contexto de 
la renovación de las perspectivas sobre la política en el Perú 
a partir de nuevos enfoques: Aprismo popular: mito, cultura 
e historia (1985), de la socioantropóloga Imelda Vega 
Centeno. Un libro que, para mí, fue un “descubrimiento” 
muy enriquecedor. 

Como podemos ver, el ambiente intelectual en que 
germinó Proa a la memoria no fue otro que aquel en que 
algunos miembros de la Generación del 68 libraban batallas 
por abrir nuevas vías de atención a los planteamientos 
políticos e intelectuales de Mariátegui, a partir de asuntos 
que nos atraviesan a todos, como los rechazos o las empatías 
políticas que, casi silenciosas, emergen de lo más íntimo de 
nuestras emociones; era un tiempo en que, por vez primera, 
ciertos conceptos que parecían extraños o incluso ajenos a la 
estricta ortodoxia de la ideología izquierdista —palabras 
como “agonía”, “sacrificio”, “yatiri”, “utopía indígena”— 
comenzaban a insinuarse en el discurso, introduciendo 
matices, resonancias y sombras que otorgaban a la reflexión 
un tono inesperadamente humano, complejo y vibrante, 
capaz de sugerir más de lo que explícitamente decían.

    Nuestra referencia a Flores Galindo, a La agonía de 
Mariátegui y al ambiente intelectual y académico de los 
setenta y ochenta no es casual; nos permite establecer un 
paralelo historiográfico con Melgar Bao y, sobre todo, nos 
ayudará a definir con mayor precisión el sentido de Proa a la 
memoria. Si bien Flores Galindo y Ricardo Melgar procuran 
tratar el desarrollo de las ideas de Mariátegui de acuerdo a su 
biografía, sus perspectivas analíticas difieren significativamente. 
Flores Galindo privilegia el análisis de las estructuras partidarias 
y los procesos políticos institucionales para explicar a 
Mariátegui, mientras que Melgar Bao centra su atención en la 



65

interpretación y traducción cultural de la obra mariateguiana 
en el mundo andino. En este marco, Melgar Bao examina 
cómo las ideas de Mariátegui fueron apropiadas y reformuladas 
por intelectuales y líderes indígenas que actuaban como una 
verdadera vanguardia étnica. 

En La agonía de Mariátegui Flores Galindo mantiene 
una visión histórico-estructural, típica del marxismo, donde el 
sujeto histórico —Mariátegui— se define por su praxis 
política y por su lugar en la lucha de clases. Melgar Bao, en 
cambio, adopta una mirada más antropológica y “decolonial”, 
en la que el sujeto histórico se configura a partir de procesos 
culturales, identitarios y simbólicos —como la memoria, la 
traducción cultural o el diálogo entre cosmovisiones. Desde 
el marxismo, ambos autores incidieron en dos vías diferentes 
para explicar a Mariátegui. Mientras Flores Galindo analiza a 
Mariátegui desde la historia política y las estructuras del 
marxismo, Melgar Bao lo hace desde la historia cultural y los 
procesos de resignificación simbólica. 

Sin duda, “Proa a la memoria” evidencia que el análisis 
histórico del pensamiento mariateguista requiere incorporar 
dimensiones culturales, identitarias y geográficas, más allá 
de las determinaciones económicas, partidarias o individuales. 
Este enfoque contribuirá a la construcción de una 
historiografía más plural, capaz de superar los marcos teóricos 
unívocos y de reconocer la heterogeneidad constitutiva del 
pensamiento socialista indoamericano.

NOTAS

1. Zapata Silva, Claudia (compiladora) 
(2007). Intelectuales indígenas 
piensan América Latina. Quito: 
Coedición Editorial Abya Yala y 
Universidad Andina Simón Bolívar.

2. Le seguirán: Mariátegui entre la 
memoria y el futuro de América Latina 
(2000) (en coautoría con Liliana 
Weinberg); José Carlos Mariátegui 
Escritos: 1928 (2008) (en coautoría 
con Francisco Amezcua); José Carlos 
Mariátegui. Originales e inéditos 
1928 (2018) (en coautoría con 
Manuel Pásara). 

3. Flores Galindo, Alberto (30 de abril 
de 1980). Usos y abusos de 
Mariátegui, Amauta, nro. 253, Lima, 
p. 8. Tomado de Obras completas de 
Alberto Flores Galindo, tomo V, Lima: 
SUR - Casa de Estudios del 
Socialismo, pp. 137-139.

4. En su crítica, el periodista de 
izquierda César Lévano consideró que 
Flores Galindo caía en el 
apasionamiento, el prejuicio y herraba 
en la interpretación de fuentes. Ver 
César Lévano (8 de enero de 1981). 
“La agonía de Mariátegui” o la 
muerte de dos tesis, Marka. Lima, 
p. 39. Las versiones preliminares de 
La agonía de Mariátegui fueron 
criticadas en Unidad, Clase Obrera y 
Patria Roja. 

5. En varios momentos, en La agonía 
de Mariátegui [Lima, Instituto de 
Apoyo Agrario, 1989], nos topamos 
con pasajes sustentados en 
apreciaciones personales: 
“¿Mariátegui derrotado [poco antes 
de morir]? En cierta manera sí: el 
partido, la obra a la que estuvieron 
destinados sus mejores esfuerzos, la 
obsesión iniciada en su adolescencia, 
madurada en Europa y en función de 
la cual enrumbó su vida de regreso, 
nace prematuramente y no puede 
preservar con nitidez su irreductible 
autonomía: diferenciarse del aprismo 
sin ser absorbido por la Internacional 
Comunista” (p. 143); “El proyecto 
[partidario] de Mariátegui tenía el 
grave inconveniente de ser poco 
claro, apenas comenzaba a esbozarse 
y en el exterior era todavía menos 
conocido, a lo que se añade que en 
París o México solo se concebía una 
postura revolucionaría: la que se 
inspiraba en Moscú” (p. 125); “

[Ante la maduración de la posición 
antiintelectualista de Pavletich, 
Martínez de la Torre y Ravines desde 
1929] en cierta forma, parecía que la 
biografía de Mariátegui se 
encaminaba hacia una encrucijada: 
escogía el partido o su revista” 
(p. 128); “Existe un trasfondo 
fuertemente espontaneísta en el 
pensamiento de Mariátegui, para 
quien ningún derrotero estaba 
trazado desde antes sino que se 
hacían en el camino” (p. 193); 
“Podríamos nosotros concluir que en 
Mariátegui hay un intento de repensar 
el socialismo adscrito a una tradición 
no autoritaria con rasgos 
espontaneístas, en la que además 
encontramos otro parentesco 
adicional entre él y un sector de los 
populistas rusos” (p. 194).

6. Portocarrero, Ricardo (3 de febrero 
de 2015). Jeffrey Lockwood Klaiber, 
SJ (1943–2014). Perú cristiano. 
El blog de la historia de la Iglesia 
Católica del Perú. 
https://peru-cristiano.blogspot.
com/2015/02/jeffrey-lockwood-
klaiber-sj-19432014.html



66A MODO DE SÍNTESIS DEL 
COLOQUIO: RICARDO MELGAR BAO 
Y LA HISTORIA SOCIAL DE 
AMÉRICA LATINA

Guillermo Fernández
Coordinador General del Coloquio

El investigador amigo y maestro Ricardo Melgar Bao (1946-
2020) fue parte de un grupo de intelectuales que se preocupó 
por la historia de las clases subalternas en América Latina. 
Como integrante de la Generación del 68, brindó aportes, 
inicialmente, sobre la historia de la clase obrera y campesina 
y, después, se especializó en la historia de los intelectuales 
de las clases populares, centrándose en quienes, como él, 
tuvieron una condición periférica o de exiliados. Por ese 
motivo, y en homenaje a los cinco años de su partida, el 
Museo José Carlos Mariátegui, el Grupo de Trabajo Historia 
del Siglo XX y el Centro de Estudiantes de Historia de la 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos organizaron el 
coloquio “Ricardo Melgar Bao y la historia social de América 
Latina”. El objetivo fue discutir los aportes de Ricardo al 
campo de la historia, así como también problematizar la 
actualidad de la misma. 

Esta actividad académica se desarrolló el 16 de junio 
de 2025 en la Facultad de Ciencias Sociales de la UNMSM y 
el 17 y 18 de junio en el Museo José Carlos Mariátegui. En 
los tres días del evento se presentaron un total de doce 
exposiciones de investigadores provenientes de diferentes 
instituciones. Las ponencias fueron agrupadas en cuatro 
mesas: Testimonios sobre Ricardo Melgar Bao, Redes 
intelectuales e imaginario del exilio, el estudio de los 
intelectuales e Historia y movimientos sociales. 

En el primer día, el 16 de junio, Wilfredo Kapsoli 
Escudero, Rocio Hilario Ramos, Dahil Melgar Tísoc y quien 
escribe estas líneas presentaron testimonios sobre diferentes 
facetas de Ricardo Melgar. Inició el historiador Wilfredo 
Kapsoli, quien presentó una exposición sobre Ricardo y su 
mirada de la revista Amauta y el papel que cumplió en el 
desarrollo de la cultura y política de izquierda en el país y 
América Latina. La ponencia de Rocio Hilario prestó atención 
a la importancia de la literatura (especialmente de la poesía) 
durante la juventud de Ricardo. Asimismo, la expositora dio 
a conocer la trayectoria de Ricardo en la Universidad de San 
Marcos desde su etapa de estudiante de antropología. La 
siguiente intervención estuvo a cargo de mi persona y trató 
sobre la relación amical e intelectual de Ricardo con su 
maestro Emilio Choy Ma. Esta primera jornada culminó con la 

intervención de Dahil Melgar. Ella reivindicó la obra de su 
padre como interdisciplinaria (entre la historia y la 
antropología), crítica, descolonizadora y Latinoamericanista.

El 17 de junio, ya en la Casa Museo José Carlos 
Mariátegui, se presentó la segunda mesa sobre las pesquisas 
de Ricardo dedicadas a los intelectuales, sus redes de 
cooperación y la experiencia del exilio en América Latina. Las 
palestras estuvieron a cargo de Frank Maluquis Ayala, Oscar 
Barrios Cayhualla y Tomas Caycho-Rodríguez. Frank Maluquis 
expuso las contribuciones de Melgar al estudio de la 
epistolografía. Se señaló que para el investigador peruano-
mexicano dos elementos son inherentes de la correspondencia 
compartida: la intersubjetividad de las cartas y las redes 
intelectuales o políticas que se forman. A su vez, Oscar 
Barrios estudió la propuesta de Melgar sobre el fenómeno 
del exilio en latinoamericana entre 1920 y 1940. El expositor 
afirmo que la mirada de Melgar fue novedosa porque no solo 
considero al exilio como un destierro, sino que defendió que 
fue un proceso activo de reorganización ideológica, cultural y 
militante. Por su parte, Caycho-Rodríguez, a partir de la obra 
de Ricardo, estudio la condición de exiliado del psicólogo 
alemán Walter Blumenfeld, quien tuvo que salir de su país de 
origen por las políticas antisemitas del régimen nazi. 

En la tercera mesa, las presentaciones se abocaron a 
los trabajos de Melgar sobre intelectuales peruanos. Los 
expositores fueron Carlos Paredes Holguín, Manuel Marcos 
Percca y Juan Herrera Herreras. Comenzó la sesión Carlos 
Paredes con una exposición sobre Melgar y su interpretación 
del jefe aprista Víctor Raúl Haya de la Torre. De acuerdo al 
ponente, los estudios del investigador peruano-mexicano 
permiten conocer con mayor profundidad las características 
personales e ideológicas de Haya de la Torre en la década de 
1920. A continuación, Manuel Marcos analizó la primera 
interpretación de Melgar sobre Mariátegui desarrollada en su 
libro Mariátegui, Indoamérica y las crisis de Occidente (1995). 
Esta investigación de Ricardo fue importante porque estudió 
como la obra de Mariátegui impacto en el mundo andino y 
como cobró una vida propia ahí. Ello lo hizo a partir de una 
comparación con otro libro representativo: La Agonía de 
Mariátegui (1980) de Alberto Flores Galindo. Posteriormente, 



67

Algunos asistentes con los expositores de la Mesa 1. UNMSM, Facultad de 
Ciencias Sociales, 16 de junio de 2025. Foto: Oscar Barrios.

Juan Herrera presento un minucioso análisis de La batalla 
intelectual por el Perú (compilación de artículos de Ricardo, 
realizada por Dahil Melgar Tísoc y Perla Jaimes Navarro, 
2023), libro editado recientemente y que contiene artículos 
de Ricardo sobre las figuras de Mariátegui, Haya de la Torre 
y Arguedas.  

El 18 de junio, el coloquio concluyó con una mesa 
dedicada al estudio de la historia de los movimientos sociales 
que hizo Ricardo Melgar. Aquí se contó con la participación 
de Eduardo Pillaca Matos, Martín Suarez y Jubert Calderón 
Salazar. La exposición de Jubert Calderón apuntó que la 
historia del movimiento obrero latinoamericano de Melgar 
tiene como merito ser una de las primeras investigaciones 
con una perspectiva transnacional. Aquella herramienta 
metodológica le permitió al autor entender la dimensión 
cultural, simbólica y conflictiva del movimiento obrero 
latinoamericano. Seguidamente, Eduardo Pillaca situó el 

contexto histórico e historiográfico en el que apareció la obra 
Burguesía y proletariado en el Perú 1820-1930 (1980), libro 
de Ricardo que, aun hoy en día, es poco referenciado en los 
estudios sociales. Para el expositor Burguesía y proletariado 
no fue un trabajo académico, sino un ensayo de interpretación 
que, desde el materialismo histórico, analizó la formación de 
la clase obrera y su relación con la estructura económica y 
política de su tiempo. Por último, Martín Suarez analizó la 
obra de Ricardo dedicada a las luchas sindicales, el 
movimiento campesino e indígena y el milenarismo. La 
propuesta de Ricardo fue que en el Perú la lucha campesina 
adopto tintes políticos antes de la década de 1930, a 
diferencia de Aníbal Quijano, quien señalaba que durante el 
período de 1900 a 1929 los movimientos indígenas tuvieron 
un carácter prepolítico.  



68

Durante los tres días del evento académico, las 
exposiciones cumplieron con su objetivo de presentar los 
múltiples intereses de Ricardo Melgar. Asimismo —si bien el 
evento se centró en la producción intelectual de Ricardo— 
en las discusiones también aparecieron la obra de otros 
autores, compañeros generacionales, como Nelson 
Manrique, Alberto Flores Galindo y Aníbal Quijano. Asimismo, 
se mostró que hay aun varias entradas de análisis sobre la 
biografía de Ricardo sobre las cuales será necesario 
profundizar, siendo una de ellas la relación en su juventud 
con el campo de la izquierda. 

A partir del breve repaso de las exposiciones 
presentadas en el coloquio me interesa responder ¿por qué 
el nombre del coloquio?, ¿por qué “Ricardo Melgar Bao y la 
historia social de América Latina”? y ¿por qué no Ricardo 
Melgar Bao y la historia intelectual de América Latina? Si bien 
Ricardo se interesó por ambos campos de estudio, nos 
pareció pertinente llamar la atención en la historia social 
porque esta, a diferencia de otros investigadores interesados 
en historia intelectual, se adscribió al marxismo. Dicho 
método, no aísla a sus objetos de estudio, sino que los inserta 
en las luchas sociales de su tiempo. Es decir, para Ricardo era 
imposible pensar la historia de los intelectuales sin dejar de 
pensar la historia social de la que eran parte. 

Lamentablemente, desde la década de 1990, se 
desarrolló en el Perú una operación historiográfica que, 
avalada por las clases dominantes, silencia y omite la historia 
de las clases trabajadoras, campo de estudio que en el Perú 
vivió su apogeo con la generación de Ricardo, la Generación 
de 1968. Según la historiografía dominante actual ya no es 
necesario hablar de dominación y resistencia y, por extensión, 
ya no es necesario revisar y discutir los planteamientos de los 
integrantes de la Generación del 68. Por esa razón, al 
reivindicar la historia social, también se reivindica la historia 
de las clases trabajadoras y de quienes abrieron el camino 
para su estudio en el Perú. En un contexto de silenciamiento 
y represión a los movimientos sociales, quienes apostamos 
por la renovación de los estudios históricos, siempre debemos 
tener presentes la terca apuesta de Ricardo por reivindicar la 
historia de las clases subalternas. Dahil Melgar Tisoc brindando emotivas palabras al cierre del coloquio. Rincón 

Rojo del Museo José Carlos Mariátegui, 18 de junio de 2025. Foto: Oscar Barrios.

Cierro estas líneas agradeciendo a quienes hicieron 
posible la actividad académica:  al Museo José Carlos 
Mariátegui, en nombre de su director Ernesto Romero y de 
su encargado de biblioteca e investigaciones Manuel Marcos, 
al Centro de Estudiantes de Historia de la UNMSM, en 
nombre de su secretario académico, Walter Acuña y al Grupo 
de Trabajo Historia del Siglo XX. A todos los expositores que 
se han presentado en esas tres fechas y mi agradecimiento 
especial a Dahil Melgar, hija de Ricardo, por acompañarnos 
durante todas las jornadas. 



69RICARDO MELGAR BAO. 
REDES INTELECTUALES Y UNA VIDA 
POR AMÉRICA LATINA

Rafael Ojeda
Investigador independiente, Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Los encuentros, las coincidencias o las derivas intelectuales 
pueden ser asumidas —desde hace poco— como 
oportunidades de indagación, de lectura o de balance. 
Pueden entenderse como vías que permitieron construir 
discursos, realidades y personajes. En ese contexto, la 
compleja red de tránsitos políticos e intelectuales en 
Latinoamérica han motivado proyectos y estudios centrados 
en las subjetividades diaspóricas del siglo XX. Desde una 
conciencia del exilio como proceso físico y mental de 
transterritorialización, las miradas se dirigen hacia los 
macroobjetos. Ricardo Melgar Bao da cuenta de esta 
realidad: un conjunto de redes, corredores y tramas 
intelectuales, nacionales y latinoamericanas, fue delineando 
los márgenes latinoamericanos que, con el tiempo, también 
llegaron a definir su vasta obra.

Ricardo Melgar Bao es un destacado antropólogo e 
historiador peruano, nacido en Lima en 1946, que, tras su 
exilio y asentamiento en México, hacia 1977, gracias a sus 
continuos viajes por los distintos países de América Latina, 
fue tejiendo un conjunto de redes intelectuales que resultan 
asonantes a la vida y obra de destacados pensadores y 
políticos por él estudiados, como José Carlos Mariátegui, 
Julio Antonio Mella, Estevan Pavletich, Tristán Marof, 
además de otros que, de alguna manera, terminarán por 
copar libros suyos, como Redes e imaginarios del exilio en 
México y América Latina: 1934-1940 (2003), volumen que 
aborda los exilios peruanos, cubanos, dominicanos, 
panameños, puertorriqueños en dicho país; o Revistas de 
vanguardia e izquierda militante. América Latina, 1924-
1934 (2023), publicación póstuma, en la que describe 
aquella trama de publicaciones transfronterizas, que, como 
Amauta, dibujan ese plano de rutas político-ideológicas, 
además de redes intelectuales que resumen la experiencia 
de un internacionalismo gráfico, a veces marcado también 
por el destierro. 

Tal vez ha sido  ese  continuo  trance de 
desterritorialización y reterritorialización que, en el caso mío, 
adquiría las dimensiones de un accidente, y en el suyo, las 
características de una condición —condición intelectual 
construida desde una subjetividad migrante que le dotaba de 

dimensiones mayores a su ejercicio de escribir y pensar la 
región latinoamericana—, el que nos hizo coincidir, desde 
encuentros ocasionales en una serie de puntos metropolitanos 
distribuidos en un planisferio imaginario de encuentros 
nominales, virtuales y presenciales, que me llevaron a 
“reconocerlo” desde la mediación de amigos compartidos, 
de lugares intelectuales comunes o de intereses y 
convergencias temáticas similares; que para mí se 
manifestaban como posibilidades afortunadas de interlocución 
e intercambio. Pues antes de que el director de la revista 
Pacarina del Sur, Alberto Villagómez, me lo presentara 
personalmente, durante uno de esos viajes que Ricardo solía 
hacer desde México hacia Lima-Perú, y desde Lima hacia la 
Argentina, yo ya conocía y había leído por lo menos dos, de 
sus múltiples obras: Mariátegui, Indoamérica y las crisis 
civilizatorias de Occidente (1994), y El movimiento obrero 
latinoamericano: historia de una clase subalterna (1988).

En todo caso, puedo rememorar la imagen de esos 
tránsitos y encuentros intelectuales, desde aquella idea de 
alguna manera esbozada por Horacio Quiroga, en la que las 
personas, como un conjunto de bolas dispuestas en una 
mesa de billar, suelen cruzarse o encontrarse, para describir 
acontecimientos que representan las evoluciones vivenciales 
e intelectuales de seres pensantes distribuidos en los cuatro 
puntos cardinales de este mundo. Para erigir así, una suerte 
de cartografía imaginaria y real —como la geografía de 
menciones y encuentros aleatorios—, desde datos emotivos 
que me servirán para reconstruir aquella suerte de itinerario 
de viajes, de desplazamientos que han delimitado el sujeto 
de gran parte de mis textos, muchos de los cuales se 
publicaron en la revista Pacarina del Sur, escritos cuyas vías 
mariateguianas, de alguna manera fueron acercándome a la 
obra y a la humanidad de Ricardo Melgar Bao.

Es en ese sentido que me remontaré a 2003 —más o 
menos cuando publicaba en El Peruano, luego de algunas 
intuiciones europeizantes desarrolladas tras mi primera 
estancia en París (2001)—, y a dos artículos fundamentales 
para mí, sobre José Carlos Mariátegui, titulados “Mariátegui 
ante la posmodernidad” y “Mariátegui hoy”. Hasta entonces, 
el autor de los 7 Ensayos de interpretación de la realidad 



70

peruana era, para mí, alguien al que solo me había acercado 
desde las pretensiones episódicas y cancelatorias de un 
espíritu heterodoxo, snob y antinacional, que pretendía 
negarlo. Lo cierto es que, tras algunos comentarios 
auspiciosos sobre mis primeros escritos mariateguistas, la 
oferta del director del boletín Tatuajes, Bruno Buendía, de 
publicarme todos los textos que había escrito sobre 
Mariátegui —que sumaban algo más de seis estudios—, 
además de las publicaciones que me hiciera Carlos Arroyo en 
sus revistas Wayra, y La hoja Latinoamericana —publicadas 
en Suecia— diciéndome que era el único que podía decir 
algo nuevo sobre Mariátegui, surgió el interés de extender y 
sistematizar esos artículos para convertirlos en un volumen 
orgánico. Textos a los que se le irán sumando otros escritos 
del mismo orden, que luego pasarán a formar un libro sobre 
el Amauta que hasta el día de hoy permanece inédito.

Así, un año después, hacia 2004, buscando textos que 
hablasen de la actualidad de José Carlos, más o menos en 

una línea un tanto filosófica que me interesaba, encontré un 
libro que se titulaba La vigencia de Mariátegui (1995) de 
Francis Guibal, que había ocupado el segundo lugar en un 
concurso celebrado por el Centenario del nacimiento de 
Mariátegui, volumen que me llevó hacia otro libro, publicado 
en la serie del mismo concurso y que había ocupado el tercer 
lugar: Mariátegui; Indoamérica y la crisis de occidente (1995), 
de Ricardo Melgar Bao. Y, aunque ambos volúmenes no 
contenían mucho de lo que me interesaba durante aquellos 
años, necesario para un abordaje crítico-filosófico al 
pensamiento de Mariátegui, ese había sido mi primer 
acercamiento a la obra de Melgar Bao. 

No sé por qué, desde allí, había asumido que Ricardo 
era mexicano. Quizá porque había ido olvidando su 
mencionado libro, o tal vez porque paulatinamente mi 
interés había derivado hacia el estudió del concepto 
“subalternidad”, que retomaba, desde la curiosidad que 
despertó en mí un artículo incluido en Cuadernos de Cárcel 

Ricardo en la playa Chorrillos, Lima (2010). Fuente: Archivo de la familia Melgar Tísoc.



71

de Antonio Gramsci, además de los desarrollos del concepto 
que hiciera el Grupo de Estudios Subalternos sudasiáticos; o 
desde el libro de Lombardi Satriani, incidiendo en los 
desarrollos del concepto y los usos de este término, que se 
venían dando en América Latina. Por lo que encontré, 
además de los novísimos escritos del Grupo de Estudios 
Subalternos de América Latina, los dos tomos de un libro 
denominado El movimiento obrero latinoamericano. Historia 
de una clase subalterna (1988), textos cuya principal línea de 
trabajo era la historia del movimiento obrero y el estudio de 
las izquierdas latinoamericanas. 

Fue en ese contexto, en que asistí al IX Encuentro del 
Corredor de las Ideas —realizado en Paraguay (2008)— 
gracias a la invitación de Hugo Biagini, director del CECIES 
(Argentina), para participar en dicho evento, producto de una 
entrega que había escrito para el Diccionario de Pensamiento 
Alternativo, titulada “Subalterno”, que funcionaba como 
ponencia durante dicho encuentro Latinoamericano. 
Recuerdo que fue en una de esas conversaciones con Hugo 
Biagini, que él me preguntó si conocía a Ricardo Melgar Bao. 
Yo le contesté que no, pero que era un mexicano al que 
había leído parcialmente. Curiosamente, fue él, un destacado 
filósofo latinoamericanista argentino, quien me dijo que 
Ricardo era un intelectual peruano exiliado en México. 

Escribo esto, porque quiero resaltar esa suerte de 
caminos compartidos, de convergencias que, desde mis 
intereses teóricos, pudieron de alguna manera, acercarme a 
la figura de Ricardo Melgar Bao. Intelectual más querido y 
celebrado fuera del país, que en el interior de su propia 
patria. No recuerdo el año en el que lo conocí personalmente, 
pero sí que fue gracias a la gestión de Alberto Villagómez. 
Tampoco recuerdo si fue antes de que existiera Pacarina del 
sur o después, pero conocer a Ricardo, fundador, gestor y 
editor de dicha publicación, hizo que me convierta en un 
habitual colaborador de Pacarina del Sur, revista digital de 
carácter continental que se convirtió en un soporte virtual 
que devino en uno de los referentes más importantes de los 
estudios culturales y sociales de América Latina. 

Desde aquellos años, solía celebrar la posibilidad de 
esos encuentros, ya sea en la casa del director de Pacarina 
del Sur, o en algún evento en la Casa Mariátegui u otros 
espacios, como la Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos, en cuya Facultad de Letras y Ciencias Humanas, 
alguna vez me tocó presentar su libro Vivir el exilio en la 
ciudad, 1928. V.R. Haya de la Torre y J.A. Mella. Texto donde 
se analiza las disputas políticas, el exilio y las redes 
intelectuales de Víctor Raúl Haya de la Torre y de Julio 
Antonio Mella, y sus conflictos en la ciudad de México. Otro 
de esos extraños encuentros se dio el 2012, en Paris, cuando 
recalé por allá para recoger un premio, en un evento 
organizado por el CECUPE, en la Maison de l’Amerique 
Latine; y unos amigos peruanos, durante mi estadía en 
Francia, me invitaron a participar en una evento que versaba 
sobre cultura peruana, organizado por Image Culture de 
Paris, evento en el que también participó Melgar Bao, vía 
Skype, hablando del grupo de intelectuales socialistas 
peruanos, de los años setentas, conocidos bajo el nombre: 
“Los Zorros”, en tanto yo lo hacía hablando del cosmopolitismo 
de Vallejo, desde una concepción kantiana y mariateguiana.

Durante sus últimas visitas a Lima, casi no lo pude ver, 
debido a las obligaciones laborales y mis tiempos que casi no 
coincidían con los eventos culturales en los que Ricardo 
participaba. Y así me perdí su nombramiento como doctor 
Honoris Causa de la Universidad Nacional de Educación 
Enrique Guzmán y Valle, La Cantuta de 2019. Aunque lo 
pude ver, lamentablemente por última vez, durante la 
celebración del décimo aniversario de la revista de 
pensamiento crítico latinoamericano Pacarina del Sur, 
celebrado en la Facultad de Letras de la Universidad Nacional 
Mayor de San Marcos, durante ese mismo año.

Es una inmensa lástima que las posibilidades de nuevos 
encuentros se hayan terminado. Y ahora que hago esta suerte 
de balance intelectual, de descripción casi anecdótica de 
esos inesperados encuentros; pienso en lo genial que ha 
resultado para mí esos lugares comunes, esos momentos 
que de alguna manera me tocaron compartir con Ricardo 
Melgar Bao, como los estudios sobre José Carlos Mariátegui, 
o en el gusto por algunos otros autores de la generación 



72

centenario. Desde textos que he ido publicando también, 
prolijamente, en Pacarina del sur, y que Ricardo, acucioso 
como siempre ha sido, debió conocer a la perfección. Conocí 
a Ricardo como un lector prodigioso, como un intelectual 
descomunal, como un autor que fue dibujando con sus 
personajes, las vías de una biografía y unas redes que también 
le fueron propias. 

Sabíamos que durante sus últimos años de vida Ricardo 
arrastraba un cáncer que no había podido derrotar, 
enfermedad que lo había hecho mucho más prolífico, como 
un antropólogo comprometido, como un activo productor y 
gestor cultural; un ser humano entregado a los arcanos de la 
historia y la historiografía latinoamericana, que terminará por 
definirlo. Así, lo que el cáncer no pudo hacer, lo hizo el COVID, 
y no fue hasta esa mañana de un frío 10 de agosto de 2020, 
cuando nos llegó aquella reseña trágica, aquella necrológica 
sobrecogedora que decía: “Las palabras quedan cortas para 
expresar nuestro dolor por tan sentida pérdida”, y era verdad 
las palabras siempre quedarán cortas para abarcar toda la 
generosidad, inconmensurabilidad intelectual y el gran 
legado que Ricardo Melgar Bao, fue dejándole a sus amigos. 

Y se fue como una víctima más de aquella tragedia 
dinamizada por el contexto infausto de una pandemia 
derivada del COVID-19, una maldición que fue atiborrando 
aquella cuasi inconmensurable suma de víctimas, desde 
espacios inertes que fueron acumulado dolor tras dolor, en 
una cronología de pérdidas, de partidas que se fueron 
sumando a esa suerte de anticipo a ese infierno que nos fue 
enseñando algo más de la fragilidad de la vida humana, 
como el estadio trascendental o transterreno para la 
expurgación. Un autor cuya partida nos ha dejado un vacío 
insalvable, sobre todo por su inconmensurabilidad intelectual, 
por su latinoamericanismo combativo y su complementario 
compromiso teórico político, como disposición ligada a los 
sectores menos visibles y desfavorecidos de aquella 
Indoamérica social e histórica que graficara en muchos de 
sus libros y artículos; pero también desde una serie de 
descripciones e interpretaciones realizadas a partir de ese 
Perú leído desde un país tradicionalmente análogo al nuestro, 
como es México.



73EL RICARDO 
QUE CONOCÍ

Filomeno Zubieta Núñez1

Profesor principal de la Universidad Nacional 
José Faustino Sánchez Carrión (Huacho)

A raíz de la partida de Ricardo Melgar Bao me pregunté una 
y otra vez cuándo lo conocí. La verdad no lo recuerdo. Me 
parece que lo hubiese conocido de toda la vida. Lo que sí 
recuerdo es que nadie nos lo presentó. Nos conocimos a 
través de las redes, del correo electrónico y otros dispositivos 
que conectaban a las personas. Sin duda fue él quien me 
ubicó por algunos temas de historia social —en el entorno de 
Huacho (Lima, Perú)—, que yo venía publicando.  
Posiblemente fue hacia 2000-2004. Creo que los escritos 
sobre una persona conocida para ambos nos acercaron: 
Alfredo Torero Fernández de Córdova. Para el 2010 nuestras 
comunicaciones ya eran continuas.

En agosto del 2011 me correspondió presidir el XVII 
Congreso Peruano del Hombre y la Cultura Andina y 
Amazónica realizado en Huacho. Desplegamos un enorme 
esfuerzo para garantizar su éxito. Contamos con el apoyo de 
muchas personas. Entre ellos de Ricardo. Él nos envió un 
libro digital, Recogiendo los pasos de José María Arguedas 
de Alfredo Torero, que había publicado en 2005 en la 
Colección Insumisos Latinoamericanos, con el pedido de que 
se distribuyera a los asistentes al Congreso. Así lo hicimos. 
Nosotros lo habíamos invitado a participar y gozoso vino 
desde México con Hilda, su esposa. Presentó una conferencia 
magistral para el pleno y una ponencia en la mesa de 
Antropología. Visitamos la casa y la tumba de Alfredo Torero. 
La amistad con él e Hilda se estrechó. A partir de allí, cada 
vez que venía a Lima nos veíamos e intercambiábamos libros 
y gratas charlas. A su iniciativa participamos en la Mesa 
Antropología del Exilio en el VI Congreso Nacional de 
Antropología, UNAP, Puno, 2012. Nuestra ponencia se 
publicó en Pacarina del Sur, nro. 21.

Cuando se fundó la Asociación Cultural Latinoamericana 
Pacarina Del Sur (ACLAPADES) me invitó a incorporarme. 
Conocí a mis nuevos buenos amigos y formamos un 
interesante grupo cultural. En cada visita nos traía presentes, 
además de libros. Solo o no, siempre estaba presente Hilda. 
Nos dolió muchísimo su partida. Siempre motivándonos, 
siempre impulsando sus actividades. Gustaba de las reuniones 
en casa de uno de nosotros al que llegaba portando lo 
necesario para el desayuno o lonche, como de buenos vinos.

Aparte de sus cualidades académicas, fuera de lo 
común, lo que más me impresionó de Ricardo fue su calidad 
humana. No era de los que simplemente escriben mensajes, 
sino que nos llamaba permanentemente. Pendiente de la 
salud de cada uno de nosotros y de nuestro entorno familiar, 
ocupaba buenos minutos preguntando y aconsejando sobre 
determinados tratamientos. También nos contaba sobre su 
estado de salud. Así nos enteramos que había sido infectado 
por el Covid-19, de su recuperación, de la progresiva pérdida 
de posibilidad de caminar (“lo que más me duele es que ya 
no podré ir a Perú”). Tres días antes de su fallecimiento me 
dio la última llamada, con dramáticos consejos de dar 
continuidad a todos los proyectos personales e institucionales.

La grandeza de Ricardo no está solo en su producción 
científica, que es cuantiosa y muy valiosa, también está su 
don de persona: buen esposo y padre, mejor amigo, 
Maestro a carta cabal. Hombre de izquierda, firme en sus 
convicciones. Un amigo invocándonos a dar continuidad a 
las tareas pendientes.



74

Ricardo Melgar Bao con integrantes de la Asociación Cultural Latinoamericana Pacarina Del Sur (2017). Nota del editor: 
Quien firma este artículo aparece como el primero de la izquierda en la fotografía adjunta.

NOTAS

1. Filomeno Zubieta ha publicado 
“El aporte bibliográfico de Ricardo 
Melgar Bao: historia y antropología”, 
en Investigaciones sociales, nro. 47, 
2022. Lima: UNMSM, Facultad de 
Ciencias Sociales, IIHS, pp. 111-125. 
Igualmente, Luchas sociales en el 
Perú: Huacho, 1916‑1917 (2016); 
Chiquián. Geografía, historia y cultura 
(2018).



75

En 1997 mi padre inició el proceso de donación de su 
biblioteca personal y archivo histórico sobre América Latina a 
la Universidad Autónoma de Ciudad Juárez (UACJ). Los más 
de 12,000 documentos que envió —junto con otros 
comprometidos a ser entregados de manera póstuma— 
fueron clasificados en dos secciones. La primera, denominada 
Fondo Ricardo Melgar Bao, se encuentra en la Biblioteca 
Central de la UACJ y reúne publicaciones de consulta abierta 
sobre movimientos sociales (indígenas, campesinos, obreros, 
urbano-populares, universitarios, entre otros) de la segunda 
mitad del siglo XX en América Latina; estudios sociales 
contemporáneos sobre la región; y literatura latinoamericana.

Este fondo también incluye una valiosa colección de 
revistas, documentos, microfilms, material gráfico, 
manuscritos históricos y epistolarios de finales del siglo XIX y 
de la primera mitad del siglo XX, que permiten reconstruir la 
trayectoria intelectual y vital de diversos pensadores de 
Nuestra América.

El otro conjunto documental lleva por nombre Acervo 
Documental Ricardo Melgar Bao y se encuentra en el Archivo 
Histórico de la UACJ. Este material es de acceso restringido. 
Los documentos que lo componen fueron recolectados por 
mi padre con pasión a lo largo de varias décadas, en el marco 
de su vocación como historiador y antropólogo. En ellos se 
reflejan sus largas jornadas de búsqueda, exploración y 
rescate de piezas valiosas —incunables y rarezas— halladas 
en librerías de viejo, archivos en desuso, intercambios con 
colegas de distintos países, y su incansable esfuerzo por 
consolidar un archivo sobre la América Latina profunda y la 
historia intelectual de las izquierdas latinoamericanas y sus 
redes internacionales.

Estas fuentes no solamente documentan los intereses 
de mi padre, sino también las bases documentales sobre las 
que edificó y alimentó su extensa obra. La migración de su 
biblioteca al norte del país fue posible gracias a sus entrañables 
amigos Ricardo León, Carlos González, Alonso Pelayo y 
Bertha Carabeo, así como a la gestión de Rubén Lau, y a 
muchos más que contribuyeron con su tiempo y esfuerzo a la 
organización y resguardo del acervo de mi papá. Ciudad 

EL FONDO RICARDO MELGAR BAO Y 
EL ACERVO DOCUMENTAL RICARDO 
MELGAR BAO

Dahil Melgar Tísoc
Antropóloga y curadora titular en el Museo Nacional de las Culturas del Mundo

Juárez no solo está enlazada a mi papá por la morada de su 
biblioteca, sino también porque fue en Chihuahua donde, 
recién llegado a México, encaminó diversas prácticas de 
campo en la licenciatura en antropología social de la Escuela 
Nacional de Antropología e Historia y recorridos en la serranía 
rarámuri, antes de redirigir su mirada hacia otros frentes.

Fuente: Fondo Ricardo Melgar Bao en la Universidad Autónoma de Ciudad 
Juárez, México.



76¡RECORDADO MELGAR!

Horacio Tarcus
Historiador, cofundador del CeDInCI

El 10 de agosto de 2020 el coronavirus se cobró la vida de 
nuestro querido amigo, el antropólogo e historiador Ricardo 
Melgar Bao. Es demasiado pronto para trazar en profundidad 
su perfil intelectual. Vayan por lo pronto estos trazos un poco 
generales, a la espera de una futura biografía intelectual. 
Según su propio testimonio, Ricardo nació en el seno de 
“una familia pequeñoburguesa, criolla, católica y aprista”.1 
Sabemos por su hijo Emiliano que Ricardo fue el “hijo mayor 
de una familia de la que tuvo que separarse desde pequeño. 
Vivió en casa de sus familiares Pedro Melgar y sus tías Doris, 
Martha y Renée, donde había estantes llenos de libros”.2 Allí 
comenzó el descubrimiento maravillado de la lectura, que el 
propio Ricardo evocó de modo vívido:

Siendo niño abrevé en la lectura de revistas (Billiken y 
Peneca) y El tesoro de la juventud. A los ocho años padecí la 
primera prohibición. Leía Las mil y una noches y me tocó la 
censura. Fue ubicado arriba de un ropero, una altura 
inalcanzable. No lo entendí. No percibía ni sombra de pecado. 
En mi adolescencia leía autores como Edmundo de Amicis, 
Emilio Salgari, Rudyard Kipling, Jack London, Mark Twain, 
Ricardo Palma, César Vallejo, José Santos Chocano, entre 
otros, cuyas obras se publicaban más en la Argentina que en 
el Perú. En esas lecturas apareció el valor de la aventura, el 
viaje, el sentimiento relacional, la virilidad, el heroísmo, el 
combate, la naturaleza y la muerte. Cerrando el ciclo de 
edad leí a Dostoievski, a Víctor Hugo y La sabiduría de 
occidente de Bertrand Russell. Durante los dos últimos años 
de secundaria, entre el Colegio San Agustín y el Colegio San 
Fernando de la ciudad de Lima, vino otra inquietud. En el 
curso de física, un compañero discutía con el cura acerca del 
origen del universo. Otro lucía su corbata roja en la clase de 
Historia del Perú, contrariando la norma de la indumentaria 
escolar y reivindicaba la Revolución rusa. Otro más exponía las ideas 
de Haya de la Torre. En una ocasión sustraje sin permiso de un 
librero familiar Siete ensayos de interpretación de la realidad 
peruana. Fue mi primera lectura acerca del Perú profundo. 
Luego vendrían, rompiendo toda cronología, las obras de 
Manuel González Prada.3

Avanzados sus estudios secundarios, Ricardo Melgar 
decidió trasladarse a la ciudad de Huánuco, de donde egresó 

con el título de bachiller. Otra vez en Lima, cursó el 
profesorado en Filosofía y Ciencias Sociales en la Universidad 
Inca Garcilaso de la Vega, destacándose como dirigente 
estudiantil de las fuerzas de la nueva izquierda peruana entre 
los años 1965 y 1968. En 1969 inició estudios de Psicología y 
en 1972 ingresó en la Carrera de Antropología de la 
Universidad Nacional de San Marcos. En forma simutánea a 
sus estudios de filosofía, antropología y psicología, cultivó la 
poesía y la narrativa. Asistió en forma extracurricular a los 
seminarios que dictada el médico Carlos Alberto Seguín en 
el Hospital Obrero de Lima y en el auditorio del Centro de 
Estudiantes de Medicina, que lo introdujeron al estudio de 
Sigmund Freud y el psicoanálisis. Completó su aprendizaje 
recorriendo en sus años de universitario las diversas regiones 
del Perú, entre las delegaciones estudiantiles y las travesías 
“haciendo dedo” (auto-stop) en la ruta.

Se inició en la docencia dictando diversas materias 
humanísticas en colegios secundarios. Apenas obtenida su 
primera titulación, en el 1971 inició su ciclo de más de cuatro 
décadas de docencia universitaria, impartiendo diversas 
materias en la Universidad Nacional Hermilio Valdizán, la 
Universidad San Martín de Porres y la Escuela Nacional de Arte 
Dramático. A fines de 1976, cuando el Perú se encontraba bajo 
la dictadura de Morales Bermúdez, decidió exiliarse por un 
tiempo en México con su mujer Hilda Tísoc, profesora de 
literatura y autora de una serie de biografías de mujeres 
peruanas. Aunque el plan de la pareja era regresar al Perú 
después de cursar estudios de posgrado, México terminó 
por convertirse en su patria de adopción, donde nacieron sus 
dos hijos, Emiliano y Dahil, hoy antropólogos, y donde 
Ricardo desarrolló una amplia labor docente e investigativa.



77

En México ejerció la docencia en la Escuela Nacional 
de Antropología e Historia (INAH) en forma ininterrumpida 
desde 1977 hasta 2001. Paralelamente, cursó su Maestría en 
Estudios Latinoamericanos en la Facultad de Filosofía y Letras 
de la UNAM, donde fue alumno de Leopoldo Zea. Egresó 
primero con el título de magister con una tesis sobre la 
Comintern en América Latina y luego con el de Doctor en 
Estudios Latinoamericanos tras defender su tesis sobre 
historia del movimiento obrero latinoamericano, publicada 
poco después por Editorial Alianza de Madrid.

Ejerció la docencia en la UNAM en las cátedras de 
Historia de las Ideas en América Latina y de Historia de la 
Cultura Latinoamericana. Además fue designado profesor 
investigador del Instituto Nacional de Antropología e Historia 
de México (INAH) y desde 1990 fue reconocido como 
Investigador Nacional (SNI/CONACyT). Ha sido director del 
Colegio de Estudios Latinoamericanos (1990) y luego del 
Departamento de Estudios Latinoamericanos (1993-1995) de 

la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM. Finalmente, 
pasó al área de investigación en el Centro INAH Morelos, sede 
Cuernavaca, ciudad a la que había elegido como residencia 
para él y su familia desde 1986.

Ha publicado un centenar de artículos en revistas 
como el Boletín de Antropología Latinoamericana, Cuadernos 
Americanos (México), Nuestra América (México), Convergencia 
(México), Cuicuilco (México), Memoria (México), Márgenes 
(Lima), Nuestra América (México), Thule, Humania del Sur 
(Venezuela), Tareas (Panamá), Agua (Huancayo), Políticas de la 
Memoria (Buenos Aires), Izquierdas (Santiago de Chile), Revista 
complutense de historia de América, etc. Integró durante varios 
años el Comité editor de Memoria, la revista del CEMOS y fue 
miembro del Comité Académico de Políticas de la Memoria 
(Buenos Aires). En el año 2009 fundó la revista digital Pacarina 
del Sur, de la que fue director e inspirador.



78

Publicó asimismo unos 20 libros en los que abordó la 
historia del movimiento obrero y de las izquierdas 
latinoamericanas con la perspectiva cultural del antropólogo, 
sensible a las dimensiones simbólicas de las ideologías 
políticas y a las representaciones imaginarias, siempre atento 
a los exilios, las experiencias transfronterizas y la construcción 
de redes intelectuales.

Entusiasta del trabajo de archivo y apasionado de las 
hemerotecas, ha recuperado textos inéditos al mismo tiempo 
que ha contribuido con sus estudios a repensar la obra y la 
trayectoria de figuras clave de la izquierda latinoamericana 
como Manuel González Prada, José Carlos Mariátegui, Víctor 
Raúl Haya de la Torre, Julio Antonio Mella, Tristán Marof, 
Esteban Pavletich y Ricardo Flores Magón.

Además de la veintena de libros que enlistamos líneas más abajo, 
dejó concluidos dos nuevas obras: un Diccionario biográfico 
del movimiento obrero y popular peruano (1848-1959), con 
más de 2000 entradas, y el volumen Revistas de vanguardia e 
izquierda militante. 1924-1934, que el CeDInCI coeditará en 
Buenos Aires con Ediciones Tren en Movimiento a comienzos 
de 2021.

Recibió una docena de distinciones académicas, entre 
ellas el Premio Leopoldo Zea otorgado por el Instituto 
Panamericano de Geografía e Historia, la Medalla Rafael 
Ramírez de la Secretaría de Educación Pública de México por 
sus 30 años de ejercicio docente (2008) y otra de la Universidad 
de Santiago de Chile y la Red Internacional del Conocimiento 
(2013) en reconocimiento a su labor intelectual.

La partida de Ricardo dejó un enorme vacío en la vida 
cultural de todos los países latinoamericanos donde, abriendo 
caminos, fue dejando su huella.

Ricardo acompañó con su presencia permanente y su 
calidez humana el crecimiento del Centro de Documentación e 
Investigación de la Cultura de Izquierdas (CeDInCI) casi desde 
sus inicios. Llegó por primera vez a consultar nuestros fondos 
en el año 2003 y enseguida se sintió parte de nuestro espacio. 
Ese mismo año ofreció en nuestra sede de Fray Luis Beltrán 

una conferencia que era el primer fruto de su trabajo de dos 
meses con nuestros fondos: “La Liga Antiimperialista de las 
Américas, entre el Oriente y América Latina”.

Desde entonces se sumó al Comité Internacional de 
nuestra revista Políticas de la Memoria y participó en todas y 
cada una de nuestras Jornadas de Historia de las Izquierdas. 
Fue un difusor de la labor del CeDInCI en toda América 
Latina. Con el magnetismo de su saber y de su calidez, 
convocaba a nuestras jornadas a su red de colegas y amigos 
que llegaban a Buenos Aires desde diversas latitudes. La 
primera red de historiadores convocados para el Diccionario 
biográfico de las izquierdas latinoamericanas fue tendida 
generosamente por Ricardo. Además, solicitó a toda su red 
continental de amigos la donación de documentos históricos 
para el CeDInCI, de modo que volvíamos a Buenos Aires de 
cada viaje a México con varias valijas henchidas de revistas y 
prensa latinoamericana. Él mismo llegaba a nuestra ciudad 
cargando maletas excedidas de peso. Todos los miembros 
de nuestro equipo lo recordarán arribando a nuestra sede, 
siempre amable y sonriente, portando en su bolso pilas de 
libros y folletos que había recogido en México y en Lima para 
enriquecer nuestro acervo. También vamos a recordar que 
incluso había en ese bolso lugar para una botella de pisco o 
de ron con que invariablemente nos obsequiaba.

Me permito traer otro recuerdo que explicará el título 
de este texto. Ricardo buscaba evitar las fórmulas rutinarias 
de la correspondencia encabezando sus mensajes con un 
“Apreciado amigo” o más frecuentemente con un “Recordado 
amigo”, y se despedía con “abrazos memoriosos”, con un 
“van mis dos manos” o fórmulas que iba renovando 
incansablemente. En cada reencuentro me acercaba a darle 
un abrazo exclamando “¡Recordado Melgar!”, una broma que 
Ricardo siempre recibía risueñamente. A pesar de la tristeza 
que nos invade, queremos recordarlo con el sentido del 
humor y la amistad que tanto le gustó cultivar.



79

OBRAS DE RICARDO MELGAR BAO

1. Crónica de la plumífera y otros 
poemas. Lima: Ediciones Joda, 1970.

2. Burguesía y proletariado en el Perú. 
1820-1930. Lima, CEIRP, 1980.

3. Sindicalismo y milenarismo en la 
Región andina del Perú (1920-1931). 
México, D. F.: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 1988.

3. El movimiento obrero 
latinoamericano. Historia de una clase 
subalterna. 2 volúmenes. Madrid: 
Alianza Editorial, S. A., 1988.

4. Mariátegui, Indoamérica y las crisis 
de Occidente. Lima: Empresa Editora 
Amauta, 1995.

5. (En coautoría con María Teresa 
Bosque Lastra). El Perú 
contemporáneo. El espejo de las 
identidades. México, D. F.: 
Universidad Autónoma de México, 
1995.

6. Cosmovisiones e ideologías 
cominternistas. América Latina, 
1919-1923. Lima: Q’ollana, 1996.

7. Redes e imaginario del exilio 
latinoamericano en México. 1934- 1940. 
Buenos Aires: Libros en Red 
(Colección Insumisos 
Latinoamericanos), 2003.

8. (En coautoría con Liliana 
Weinberg). Mariátegui entre la 
memoria y el futuro de América 
Latina. México, D. F.: UNAM 
(Cuadernos de Cuadernos), 2000.

9. (En coautoría con José Luis 
González Martínez). Los combates por 
la identidad. Resistencia cultural 
afroperuana. México, D. F.: Dabar, 
2007.

10. (En coautoría con Rafael Gutiérrez 
y Miguel Morayta). Morelos. Imágenes 
y miradas. México, D. F.: Plaza & 
Valdés, 2003.

11. (En coautoría con Francisco 
Amezcua). José Carlos Mariátegui. 
Escritos: 1928. México, D. F.: Ediciones 
Taller Abierto, 2008.

12. (En coautoría con María Esther 
Montanaro Mena). Víctor Raúl Haya de 
la Torre a Carlos Pellicer. Cartas 
Indoamericanas. México, D. F.: 
Sociedad Cooperativa del “Taller 
Abierto”, S.C.L., 2010.

13. Vivir el exilio en la Ciudad, 1928. V. 
R. Haya de la Torre y J. A. Mella. 
México, D. F.: Sociedad Cooperativa 
del “Taller Abierto”, S.C.L., 2013.

14. Los símbolos de la modernidad 
alternativa: Montalvo, Martí, Rodó, 
González Prada y Flores Magón. 
México, D. F.: Sociedad Cooperativa 
del “Taller Abierto”, S.C.L. y Grupo 
Académico La Feria, 2014.

15. (Compilador con Osmar Gonzales). 
Víctor Raúl Haya de la Torre. Giros 
discursivos y contiendas políticas. 
Textos inéditos. Buenos Aires: Centro 
Cultural de la Cooperación, 2014.

16. La prensa militante en América 
Latina y la Internacional Comunista. 
México, D. F.: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2015.

17. (Con Perla Jaimes Navarro y Luis 
Adrián Calderón). El zapatismo en el 
imaginario anarquista norteño. 
Regeneración, 1911-1917. 2 tomos. 
México, D. F.: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2016.

18. (Con Francisco Amezcua y 
Ezequiel Maldonado López). Risa y 
humor zurdo en nuestra América. 
México, D. F.: Taller Abierto, 2016.

19. (En colaboración con Manuel Pásara 
Pásara, editores). José Carlos 
Mariátegui. Originales e inéditos. 1928. 
Santiago de Chile: Ariadna Ediciones, 
2018.

20. (con Perla Jaimes Navarro), 
Esteban Pavletich. Estaciones del 
exilio y Revolución mexicana, 
1925-1930. México, D. F.: Secretaría 
de Cultura, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2019.

21. Revistas de vanguardia e 
izquierda militante. 1924-1934. 
Buenos Aires: Tren en Movimiento/
Centro de Documentación e 
Investigación de la Cultura de 
Izquierdas, 2023.

NOTAS

(*) Centro de Documentación e 
Investigación de la Cultura de 
Izquierdas, Consejo Nacional de 
Investigaciones Científicas y Técnicas, 
Argentina. https://orcid.org/0000-
0001-7574-802X.

1. Ricardo Melgar Bao (2020). En 
Hugo E. Biagini (director), Diccionario 
de autobiografías intelectuales: red 
del pensamiento alternativo. Buenos 
Aires: Universidad Nacional de Lanús, 
2020, p. 346.

2. Emiliano Melgar Tísoc (28 de 
agosto de 2020). “A mi padre Tirso 
Ricardo Melgar Bao (1946- 2020), 
in memoriam”. En “Homenaje al 
Dr. Tirso Ricardo Melgar Bao”, 
Suplemento cultural El Tlacuache, 
nro. 948, Cuernavaca: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 
p. 2.

3. Ricardo Melgar Bao, op. cit., 
pp. 346-347.



80ALGUNAS 
PUBLICACIONES DE 
RICARDO MELGAR BAO 

(Lima, 1946 - Lima, 2020)



81MUSEO JOSÉ CARLOS 
MARIÁTEGUI - ÁREA DE 
SERVICIOS EDUCATIVOS  



“[…] La revolución es una obra política. Es una realización concreta. 
Lejos de las muchedumbres que la hacen, nadie puede servirla eficaz 
y válidamente. La labor revolucionaria no puede ser aislada, individual, 
dispersa. Los intelectuales de verdadera filiación revolucionaria no tienen 
más remedio que aceptar un puesto en una acción colectiva. […] Los 
intelectuales son, generalmente, reacios a la disciplina, al programa y al 
sistema. Su psicología es individualista y su pensamiento heterodoxo. 
En ellos, sobre todo, el sentimiento de individualidad es excesivo y 
desbordante. La individualidad del intelectual se siente casi siempre 
superior a las reglas comunes. Es frecuente, en fin, en los intelectuales el 
desdén por la política. La política les parece una actividad de burócratas 
y de rábulas. Olvidan que así es tal vez en los periodos quietos de la 
historia, pero no en los periodos revolucionarios, agitados, grávidos, en 
que se gesta un nuevo estado social y una nueva forma política. En estos 
periodos la política deja de ser oficio de una rutinaria casta profesional. 
En estos periodos la política rebasa los niveles vulgares e invade y domina 
todos los ámbitos de la vida de la humanidad. Una revolución representa 
un grande y vasto interés humano. Al triunfo de ese interés superior no 
se oponen nunca sino los prejuicios y los privilegios amenazados de 
una minoría egoísta. Ningún espíritu libre, ninguna mentalidad sensible, 
puede ser indiferente a tal conflicto. Actualmente, por ejemplo, no es 
concebible un hombre de pensamiento para el cual no exista la cuestión 
social. Abundan la insensibilidad y la sordera de los intelectuales a los 
problemas de su tiempo; pero esta insensibilidad y esta sordera no son 
normales. Tienen que ser clasificadas como excepciones patológicas”.

José Carlos Mariátegui (2025 [1925]). La escena contemporánea. Lima: 
Fondo de Cultura Económica del Perú S. A., pp. 267-268.

SERVICIOS DEL MUSEO

INGRESO LIBRE

 
Visitas guiadas a grupos (previa cita) 

 
Proyección de videos, cursos, talleres y charlas  
educativas sobre la vida del Amauta (previa cita) 

 
Biblioteca especializada  
(textos sobre el Amauta y otras materias ).  

Realización de actividades culturales:  
conferencias, seminarios, recitales de poesía,            
presentaciones de libros, simposios, exposiciones 
temporales virtuales y presenciales. 

HORARIO DE ATENCIÓN

 
De lunes a viernes 9:00 a.m. a 5:00 p.m.                                         
El primer domingo del mes MUA - MUSEOS ABIERTOS  
9:00 a.m. a 5:00 p.m.

      http://instagram.com/museomariategui/

Todos los boletines se encuentran online en: 

     http://issuu.com/casamariategui     

      http://twitter.com/museomariategui

      http://facebook.com/museomariategui

      http://mariategui.cultura.pe

      email: casamariategui@cultura.gob.pe

Fotografía de José Carlos Mariátegui. 
Lima, 22 de mayo de 1929. 
Fuente: Archivo José Carlos Mariátegui.


